
Hindernisse in der Sadhana

Wer sich auf den spirituellen Weg durch Ausüben einer Sādhanā begibt, sollte
sich auf Hindernisse gefasst machen. Besonders im Integralen Yoga gemäss Sri
Aurobindo und Mirra Alfassa (die Mutter) können diese Hindernisse sehr gross
sein, da hier eine Umwandlung der niederen Natur (Physis, Vital und Mental)
angestrebt wird. Dabei behindern uns Schichten in den eigenen Wesensteilen,
welche noch nicht zu einer Transformation bereits sind, aber es können sich
auch externe feindliche Kräfte in den Weg stellen.

Inhaltsverzeichnis

Einleitung
Unwissenheit und Falschheit
Hindernisse in den eigenen Wesensteilen

Fehlender oder ungenügender Glaube
Egoismus
Widerstand gewisser Wesensteile gegen die Umwandlung
Überwindung der Hindernisse der eigenen Natur

Hindernisse durch feindliche Kräfte
Was sind feindliche Kräfte

Asuras, Rākṣasas, Piśācas
Wie wirken feindliche Angriffe
Schutz vor feindlichen Kräften
Feindliche Kräfte in den indischen Schriften
Einfluss der feindlichen Kräfte in der heutigen Zeit

Die Macht des Geldes
Fazit

https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/09/27/hindernisse-in-der-sadhana/
https://www.integrale-lebensschule.ch/wp-content/uploads/Hindernisse-1-1200x800-1.jpg
https://www.integrale-lebensschule.ch/integraler-yoga/
https://www.integrale-lebensschule.ch/sri-aurobindo/
https://www.integrale-lebensschule.ch/sri-aurobindo/
https://www.integrale-lebensschule.ch/mirra-alfassa-mutter/


Einleitung
Der Grossteil der Menschheit lebt im sogenannten Oberflächenbewusstsein, in
welchem das Ego die verschiedenen Ebenen des Daseins wie Physis, Vital und
Mental dominiert. Der Wunsch, sich spirituell zu entwickeln, entsteht
meistens erst durch eine Notwendigkeit. Das heisst, erst wenn die äussere Not
im Leben so gross wird, ist man für eine Wende bereit. 

Die Erfahrung zeigt, dass der spirituelle Weg durch eine Sādhanā nicht so
glatt abläuft, wie man es zuerst erwartet. Viele Prüfungen und Hindernisse
sind vorprogrammiert. Auch wenn man den seelischen Ruf vernimmt und sich für
den Weg nach innen entscheidet, heisst dies noch lange nicht, dass die alten
Bewusstseinsstrukturen sich sofort auflösen und den Platz für eine
spirituelle Erfahrung frei machen. Alte Gewohnheiten halten sich oft
hartnäckig und es bedarf einer grossen Willens- und Durchhaltekraft, um diese
zu überwinden. Ein erstes Ziel ist, dass die Seele (das seelische oder
psychische) Wesen in den Vordergrund tritt und die Führungsrolle von Physis,
Vital und Mental übernimmt. Dadurch wird der Einfluss des Egos abgeschwächt,
bzw. wird dieses in den Dienst der spirituellen Entwicklung gestellt.

Ein indianisches Sprichwort sagt: „Wenn du an einer Wegkreuzung stehst, dann
wähle den schwierigeren Weg.“ Hindernisse und Schwierigkeiten stärken die
Willenskraft und das Bewusstsein, oder mit einem anderen Sprichwort
ausgedrückt: „Was mich nicht umbringt, macht mich stärker“.

Dieser Blog-Beitrag befasst sich mit den inneren und äusseren Hindernissen,
welche auf dem spirituellen Weg aufkommen können.

Sri Aurobindo in Briefe über den Yoga, Band 4:

„Alle, die den spirituellen Pfad betreten, müssen den Schwierigkeiten und
Prüfungen des Pfades die Stirn bieten – jenen, die sich aus ihrer eigenen
Natur erheben und jenen, die von außen kommen. Die Schwierigkeiten in der
[menschlichen] Natur erheben sich stets aufs neue, bis du sie überwunden
hast; man muss ihnen sowohl mit Stärke als auch mit Geduld begegnen. Der
vitale Teil aber neigt zu Depressionen, sobald Prüfungen und Schwierigkeiten
auftauchen. Das ist nicht nur bei dir so, sondern bei allen Sadhaks [allen
Übenden] – es bedeutet weder Untauglichkeit für die Sadhana, noch
rechtfertigt es ein Gefühl der Hilflosigkeit. Du hast dich aber darin zu
üben, diese Reaktion der Hilflosigkeit zu überwinden und die Kraft der
[göttlichen] Mutter anzurufen, damit sie dir helfe.

Alle, die sich standhaft an den Pfad halten, können ihrer spirituellen
Erfüllung sicher sein. Wenn irgend jemand sie nicht erreichen sollte, kann
das nur einen von zwei Gründen haben: Entweder weil er den Pfad verlässt oder
weil er einer Verlockung von Ehrgeiz, Eitelkeit, Begehren usw. folgend das
aufrichtige Vertrauen auf das Göttliche aufgibt.“

Da der Integrale Yoga gemäss Sri Aurobindo eine Umwandlung, eine
Spiritualisierung der niederen Natur (Physis, Vital und Mental) anstrebt,
sind anfänglich nicht alle Wesensteile (siehe Blog-Beitrag Teile und Ebenen
des Seins) bereit, sich transformieren zu lassen und halten noch an alten

https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/08/01/mahashakti-die-goettliche-mutter/
https://www.integrale-lebensschule.ch/2020/10/30/teile-und-ebenen-des-seins/
https://www.integrale-lebensschule.ch/2020/10/30/teile-und-ebenen-des-seins/


Gewohnheiten fest. Auch wird die angestrebte Transformation der Natur zu
einer Bedrohung der feindlichen Kräfte, welche sich gegen eine Umwandlung
sträuben und diese mit allen Kräften verhindern wollen.

Aus diesem Grund ist die Sādhanā des Integralen Yoga ein sehr schwieriger Weg
und ist nicht für alle geeignet.

Sri Aurobindo in Briefe über den Yoga, Band 4:

„Dieser Yoga [Integraler Yoga] ist eine spirituelle Schlacht; allein der
Versuch ihn auszuüben, rührt alle Arten von feindlichen Kräften auf, und man
muss bereit sein, Schwierigkeiten, Leiden und Rückschlägen aller Art in
ruhiger, unerschrockener Weise zu begegnen.
Die auftretenden Schwierigkeiten sind Feuerproben und Tests, und wenn man
ihnen im rechten Geist entgegentritt, geht man stärker sowie spirituell
reiner und größer daraus hervor. …..“

Unwissenheit und Falschheit
Sri Aurobindo unterscheidet zwischen den Schwierigkeiten und Hindernissen,
welche in der eigenen Natur durch Unwissenheit (avidyā) entstehen und
denjenigen, welche durch feindliche Kräfte von aussen auf uns einwirken.
Letztere haben den Charakter von Falschheit und Lüge. 

Sri Aurobindo in Briefe über den Yoga, Band 2:

„Unwissenheit bedeutet avidyā, das trennende Bewusstsein und das egoistische
Mental und Leben [Vital], die aus ihm hervorgehen, sowie alles übrige, das
diesem trennenden Bewusstsein und egoistischen Mental und Leben eigen ist.
Diese Unwissenheit ist das Ergebnis einer Bewegung, durch die sich die
kosmische Vernunft vom Licht des Supramentals (der Göttlichen Gnosis) trennte
und damit die Wahrheit verlor – die Wahrheit des Seins, die Wahrheit des
göttlichen Bewusstseins, die Wahrheit der Kraft und Tat, die Wahrheit des
ānanda [Glückseligkeit]. Die Folge davon ist, dass wir an Stelle einer Welt
integraler Wahrheit und göttlicher Harmonie im Licht der göttlichen Gnosis
eine Welt errichtet haben, die auf den Teilwahrheiten einer niedrigeren
kosmischen Vernunft beruht, in welcher alles eine halbe Wahrheit und ein
halber Irrtum ist. Sie wurde von Denkern der Vergangenheit, wie Shankara, die
die größere Wahrheits-Kraft dahinter nicht wahrnahmen, als māyā [Täuschung]
stigmatisiert in der Meinung, es sei die höchste schöpferische Macht des
Göttlichen. Im Bewusstsein dieser Schöpfung ist alles entweder begrenzt oder
aber durch die Trennung vom integralen Licht entstellt; selbst die Wahrheit,
die sie erkennt, ist nur ein Halbwissen. Daher wird sie die Welt der
Unwissenheit genannt.

Falschheit hingegen ist nicht diese avidyā, sondern ihr extremstes Ergebnis.
Sie wird von einer asurischen Macht geschaffen, die sich in diese Schöpfung
einmischt, und ist nicht nur von der Wahrheit getrennt und daher in ihrem
Wissen begrenzt und dem Irrtum offen, sondern befindet sich auch im Aufruhr
gegen die Wahrheit oder aber ergreift diese lediglich, um sie zu entstellen.
Diese Macht, die dunkle asurische śakti oder rakshasische māyā gibt ihr
entstelltes Bewusstsein als das wahre Wissen aus und seine vorsätzlichen

https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/02/08/sadhana-des-integralen-yoga-gemaess-sri-aurobindo/


Verzerrungen oder Verdrehungen der Wahrheit als die eigentliche Wirklichkeit
der Dinge. Die Mächte und Personalitäten dieses entstellten und entstellenden
Bewusstseins nennen wir feindliche Mächte oder feindliche Kräfte. Und wann
immer diese Entstellungen, die sie aus dem Stoff der Unwissenheit schaffen,
von ihnen als die Wahrheit der Dinge ausgegeben werden, bezeichnet man es im
yogischen Sinn als Falschheit, mithyā, moha [Lüge oder Täuschung].“

Hindernisse in den eigenen Wesensteilen
Solange das Oberflächenbewusstsein bestehend aus Physis, Vital und Mental
durch das Ego beherrscht wird, ist es sehr schwierig, sich spirituell weiter
zu entwickeln. Egoismus zählt zu den Hauptverhinderern einer spirituellen
Entwicklung. Erst wenn die Seele (seelisches oder psychisches Wesen) die
Führung von Physis, Vital und Mental übernimmt und dadurch der Einfluss des
Ego zurückgedrängt wird, ist eine nachhaltige Entwicklung möglich. Diesen
Prozess nennt Sri Aurobindo die seelische oder psychische Transformation.

Auch leisten oft festgefahrene Gewohnheiten in bestimmten Wesensteilen
Widerstand gegen die notwendigen Veränderungen. Willenskraft und Glaube wird
benötigt, um diese Hindernisse, welche aus den eigenen Wesensteilen kommen,
zu Überwinden, indem Impulse aus der niederen Natur zurückgewiesen werden.

Eine erfolgreiche Sādhanā ist jedoch erst durch eine spirituelle Öffnung und
durch eine Herabkunft des Göttlichen in die niedere Natur möglich. Dies nennt
Sri Aurobindo die spirituelle und supramentale Transformation.

Sri Aurobindo in Briefe über den Yoga, Band 4:

„Es gibt nur drei grundlegende Hindernisse, die im Weg stehen können:

Fehlender oder ungenügender Glaube.1.
Egoismus – das Mental, das sich an seine eigenen Ideen klammert; das2.
Vital, das seine eigenen Begierden einer wahren Hingabe vorzieht; das
Physische, das an seinen eigenen Gewohnheiten haftet.
Eine gewisse Trägheit oder ein grundlegender Widerstand im Bewusstsein,3.
das sich nicht wandeln will, weil es zu mühsam ist oder weil es nicht an
seine Fähigkeit oder an die Macht des Göttlichen glauben will – oder aus
einem anderen, mehr unterbewussten Grund.

Du musst selbst herausfinden, welches von all diesen Hindernissen es ist.“

Fehlender oder ungenügender Glaube

Glaube, Sanskrit śraddhā, ist ein zentraler Punkt in der Sādhanā. Das bereits
genannte Oberflächenbewusstsein hat noch keinen Zugang zum göttlichen Wissen
und zur Wahrheit, welche unserer Seele (seelisches oder psychisches Wesen)
eigen sind. Der Glaube ist eine Ahnung über diesen noch verborgenen Teil und
wird benötigt, um zum richtigen Ziel geführt zu werden.

Mehr Infos siehe Blog-Beitrag Sādhanā des Integralen Yoga gemäss Sri
Aurobindo. 

https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/02/08/sadhana-des-integralen-yoga-gemaess-sri-aurobindo/#glaube_faith
https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/02/08/sadhana-des-integralen-yoga-gemaess-sri-aurobindo/#glaube_faith


Sri Aurobindo in Briefe über den Yoga, Band 2:

„… Wir müssen den Glauben haben, dass trotz unserer Unwissenheit, unserer
Irrtümer und Schwächen, trotz der Angriffe feindlicher Mächte und trotz allem
sofortigen Zutagetreten des Versagens der Göttliche Wille uns durch alle
Widrigkeiten hindurch der endgültigen Verwirklichung entgegenführt. Dieser
Glaube wird uns Gleichmut geben; es ist ein Glaube, der das, was geschieht,
hinnimmt, und zwar nicht als etwas Endgültiges, sondern als etwas, das man
auf dem Weg auf sich zu nehmen hat. …“

Egoismus

Wie bereits erwähnt, ist der Einfluss des Ego (ahamkāra) auf das
Oberflächenbewusstsein, bestehend aus Physis, Vital und Mental, zentral. Das
Ego hat in der Entwicklung zur Individualität den Sinn, sich von der
universalen Natur abgrenzen und sich als Einzelwesen fühlen zu können. Auf
einer gewissen Stufe der spirituellen Entwicklung wird das Ego aber zum
Hindernis und sein Einfluss muss durch denjenigen des wahren göttlichen
Wesens ersetzt werden.

Egoismus bedeutet, wenn alles auf das eigene Ich bezogen ist
(Eigenbezogenheit, Eigennützigkeit). Hingabe hingegen bedeutet das Gegenteil,
eine Bezogenheit auf das DU hin.
So sagte Mirra Alfassa (die Mutter): „Hingabe kann man als das Aufgeben der
Ich-Begrenzung bezeichnen.“

Sri Aurobindo in Briefe über den Yoga, Band 1:

„Das “Ich” oder das kleine Ego wird von der Natur geformt und ist
gleicherweise ein mentales, vitales und physisches Gebilde, dazu bestimmt,
das nach außen gerichtete Bewusstsein und die nach außen gerichtete Tat zu
zentralisieren und zu individualisieren. Sobald das wahre Wesen entdeckt
wird, ist der Zweck des Egos erfüllt, und dieses Gebilde muss verschwinden –
an seiner Stelle wird das wahre Wesen gefühlt.“

Sri Aurobindo in Briefe über den Yoga, Band 3:

„Egoismus ist ein Teil des Getriebes – ein hauptsächlicher Teil – der
universalen Natur;

erstens, um die Individualität aus der blinden Kraft und Substanz der
Natur heraus zu entwickeln
und zweitens, um das Einzelwesen (mit Hilfe des Getriebes von
egoistischem Denken, Fühlen, Wollen und Begehren) zu einem Werkzeug der
universalen Kräfte zu machen.

Erst wenn man mit einer höheren Natur in Berührung kommt, ist es möglich, von
dieser Herrschaft des Egos und der Unterwerfung unter diese Kräfte frei zu
werden.“

Sri Aurobindo in Briefe über den Yoga, Band 4:

„Im seelischen Wesen ist Individualität, aber nicht Egoismus. Der Egoismus

https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/02/08/sadhana-des-integralen-yoga-gemaess-sri-aurobindo/#hingabe_surrender


verschwindet, wenn das Einzelwesen sich mit dem Göttlichen eint oder dem
Göttlichen gänzlich hingegeben ist.“

Die unten stehende Grafik zeigt einen Überblick über die verschiedenen
Wesensteile des Menschen.

Widerstand gewisser Wesensteile gegen die Umwandlung

Da die Umwandlung der menschlichen Wesensteile durch das Göttliche
(Supramental) in der Regel stufenweise von oben nach unten erfolgt, ist es
ganz natürlich, dass gewisse Ebenen wie Vital, Physis und das
Unterbewusstseins sich noch gegen eine supramentale Transformation wehren. 

Siehe auch unten stehende Grafik.

https://www.integrale-lebensschule.ch/wp-content/uploads/Zentrales-Wesen.jpg


Sri Aurobindo in Briefe über den Yoga, Band 4:

„Die Hauptschwierigkeit in der Sadhana besteht in den Bewegungen der niederen
Natur, den Ideen des Mentals, den Begierden und der Anziehungskraft des
Vitals, den Gewohnheiten des Körperbewusstseins, die dem Wachsen des höheren
Bewusstseins im Wege stehen – es gibt noch andere Schwierigkeiten, doch
machen diese [von mir aufgeführten] den Großteil des Widerstandes aus.“

„Jeder Teil der [menschlichen] Natur will mit seinen alten Bewegungen
fortfahren und weigert sich so sehr er kann, eine radikale Wandlung und einen
radikalen Fortschritt zuzulassen, denn das würde ihn etwas Höherem als er
selbst ist unterwerfen und der obersten Gewalt in seinem eigenen Bereich
berauben – seiner Alleinherrschaft. Das ist es, was aus der Umwandlung einen
so langwierigen und schwierigen Vorgang macht. …..“

„Vitale Schwierigkeiten sind das allgemeine Los jedes menschlichen Wesens und
jedes Sadhaks. Man muss ihnen mit ruhiger Entschlossenheit und mit Vertrauen
in das Göttliche begegnen.“

Überwindung der Hindernisse der eigenen Natur

Um Hindernisse in der eigenen Natur zu überwinden, müssen gewisse
Grundvoraussetzungen geschaffen werden, wie Förderung der Aufrichtigkeit, des
Glaubens, des Strebens (aspiration), der Hingabe und der Beharrlichkeit.
Siehe auch Blog-Beitrag Sadhana des Integralen Yoga gemäss Sri Aurobindo.

Im Integralen Yoga gibt es kein festgelegtes Programm in der Sādhanā, da jede
Person ein anderes Entwicklungsprofil hat. Doch es können folgende
allgemeingültige Massnahmen erwähnt werden:

Zurückweisung der Impulse der niederen Natur

https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/02/08/sadhana-des-integralen-yoga-gemaess-sri-aurobindo/


Öffnung nach Innen (seelische Öffnung)
Öffnung nach oben (spirituelle Öffnung)
Überantwortung an die göttliche Mutter (Śakti)

Sri Aurobindo in Briefe über den Yoga, Band 4:

„Von den Schwierigkeiten nicht berührt oder beunruhigt zu werden, sich von
ihnen getrennt zu fühlen, ist der erste Schritt zur Freiheit.“

„Nur ein fester Wille zum spirituellen Leben kann alle Hindernisse
überwinden.“

Hindernisse durch feindliche Kräfte
In den meisten Yoga-Systemen werden Hindernisse, ausgelöst durch feindliche
Kräfte, nicht erwähnt. Das Ziel dieser Yoga-Arten ist, in höhere, göttliche
Sphären zu ‚entfliehen‘ und dabei die niedere Natur unverändert
zurückzulassen. Dies stellt scheinbar für die asurischen Kräfte eine kleinere
Gefahr dar, als wenn eine Transformation der Natur angestrebt wird.

Es ist aber interessant, dass der Einfluss der feindlichen Kräfte in den
Purāṇas und den indischen Epen (Rāmāyaṇa und Mahābhārata) detailliert
beschrieben wird. Siehe auch unten ‚Feindliche Kräfte in den indischen
Schriften‘.

Sri Aurobindo in Briefe über den Yoga, Band 4:

„Der normale Widerstand der niederen Natur im menschlichen Wesen und das
Wirken der feindlichen Kräfte sind zwei grundverschiedene Dinge.

Ersteres ist etwas Naturbedingtes, jeder [Sadhak] ist dem unterworfen;
letzteres ist ein Übergriff aus der nicht-menschlichen Welt. Dieser
Übergriff kann zwei Formen annehmen:

Sie [die feindlichen Kräfte] benutzen die Kräfte der niederen Natur,1.
üben einen Druck auf sie aus und veranlassen sie, Widerstand zu leisten,
während sie sich sonst ruhig verhalten hätten, oder lassen den
Widerstand heftig werden, wo er andernfalls leicht und unbedeutend
gewesen wäre, oder steigern seine Heftigkeit noch, wenn er bereits
heftig ist. Außerdem kann man, wenn die Feindlichen Kräfte auf diese
Kräfte [der Natur] einwirken, eine böswillige Schläue, ein bewusstes
Planen und bewusstes Kombinieren erkennen, was im normalen Widerstand
der Kräfte nicht besteht.
Manchmal fallen sie [die feindlichen Kräfte] mit ihren eigenen Kräften2.
ein. Wenn das geschieht, tritt oft eine zeitweilige Besessenheit auf
oder es findet zumindest eine unwiderstehliche Beeinflussung statt, die
die Gedanken, Gefühle und Taten des betreffenden Menschen abnorm werden
lässt – eine schwarze Umwölkung des Gehirns, ein Wirbel im Vital, die
auf eine Weise wirken, als hätte der Betreffende die Macht über sich
verloren und würde von einer zwingenden Kraft getrieben. Andererseits
kann statt der Besessenheit auch nur eine starke Einwirkung bestehen;
dann sind die Symptome weniger deutlich, doch kann jeder, der mit der

https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/08/01/mahashakti-die-goettliche-mutter/
https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/09/13/hindernisse-in-der-sadhana/#feindliche_kraefte_in_den_indischen_schriften
https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/09/13/hindernisse-in-der-sadhana/#feindliche_kraefte_in_den_indischen_schriften


Eigenart dieser Kräfte vertraut ist, leicht erkennen, was geschieht. Und
schließlich kann es sich auch nur um eine Attacke handeln und nicht um
Besessenheit oder eine Einwirkung; die Person kann dann ihr Getrenntsein
bewahren und wird nicht fortgerissen; sie widersteht.

Es gibt Menschen, die niemals von feindlichen Kräften berührt werden.“

Was sind feindliche Kräfte

Es handelt sich vornehmlich um Wesenheiten, welche von der universalen Vital-
Ebene stammen und sich weigern, an der menschlichen Evolution teilzunehmen.
Es sind Kräfte der Falschheit, welche den spirituellen Fortschritt und die
Umwandlung der niederen Natur (Physis, Vital und Mental) zu verhindern
suchen.

Diese Wesen sind in der Regel nicht verkörpert, sondern sie existieren auf
einer überphysischen Ebene. Mit dem normalen Bewusstsein können diese Kräfte
nicht direkt wahrgenommen werden. Doch kann man ihren Einfluss oft sehr genau
spüren. Siehe Wie wirken feindliche Angriffe.

Sri Aurobindo in Briefe über den Yoga, Band 4:

„Die niedere Natur an sich ist nicht feindlich, sondern unwissend und
ungöttlich.
Die feindlichen Kräfte hingegen sind antigöttlich, nicht nur ungöttlich; sie
machen sich die niedere Natur zunutze, verderben sie, erfüllen sie mit
irregeleiteten Bewegungen, beeinflussen hierdurch die Menschen und versuchen
sogar, in sie einzudringen und von ihnen Besitz zu ergreifen oder zumindest
sie völlig zu beherrschen. …“

„Diese sind Kräfte und Wesen, die danach trachten, die Falschheiten, die sie
in der Welt der Unwissenheit erschufen, aufrechtzuerhalten und sie als die
Wahrheit auszugeben, der die Menschen zu folgen haben. In Indien werden sie
asuras, rākṣasas, piśācas genannt (Wesen des jeweilig mentalisierten Vitals,
des mittleren Vitals und der niederen vitalen Ebenen), die sich in
Widerstreit mit den Göttern, den Mächten des Lichtes, befinden. Auch sie sind
Mächte und auch sie haben ihr kosmisches Feld, in dem sie ihre Herrschaft und
Tätigkeit ausüben; einige von ihnen waren einst göttliche Mächte (die
früheren Götter, pūrve devāḥ, wie sie im Mahabharata genannt werden), die
durch ihr Aufbegehren gegen den göttlichen Willen, der hinter dem Kosmos
steht, der Dunkelheit anheimfielen. Das Wort ‚Erscheinungen‘ bezieht sich auf
die Formen, die sie annehmen, um die Welt zu beherrschen – Formen, die oft
falsch sind und immer die Falschheit verkörpern, manchmal auch
pseudogöttliche Formen.“

„Es ist eine allen Yogis und Okkultisten in Europa und Afrika sowie in Indien
seit undenklichen Zeiten bekannte Tatsache, dass, wo immer Yoga ausgeübt oder
ein Yagna (yajna = Opfer) dargebracht wird, sich die feindlichen Kräfte
sammeln, um es unter allen Umständen zu unterbinden. Es ist bekannt, dass es
eine niedrigere Natur und eine höhere, spirituelle Natur gibt, es ist
bekannt, dass beide nach verschiedenen Richtungen ziehen und dass zuerst die
niedrigere und dann die höhere stärker ist. Es ist bekannt, dass sich die

https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/09/13/hindernisse-in-der-sadhana/#wie_wirken_feindliche_angriffe


feindlichen Kräfte die Bewegungen der niedrigeren Natur zunutze machen und
durch sie die siddhi zu zerstören oder zu verzögern suchen. Es steht schon in
den Upanishaden geschrieben («Es ist schwer, dem Pfad zu folgen, der scharf
ist wie des Messers Schneide»), und später sagte Christus, «schwer ist der
Weg und schmal das Tor, durch welches man das Königreich des Himmels betritt»
und wiederum, «viele werden gerufen, doch wenige sind auserwählt» – wegen
dieser Schwierigkeiten. Doch ist es ebenso seit altersher bekannt, dass jene,
die im Herzen aufrichtig und ehrlich sind und so bleiben, sowie jene, die
trotz aller Schwierigkeiten, Fehltritte oder Stürze auf, das Göttliche bauen,
[am Ziel] anlangen werden.“

Asuras, Rākṣasas, Piśācas

Auszug aus dem Yoga Lexikon von Wilfried Huchzermeyer:

„Asura m, ungöttliches Wesen, Dämon, Titan.
Ursprünglich hatte dieses Wort genau die entgegengesetzte Bedeutung und steht
im Veda (mit Ausnahme einiger weniger Hymnen) und im Avesta der Parsen
(Ahura) für das höchste göttliche Wesen. Die spätere negative Bedeutung
entstand vermutlich aus der – eigentlich falschen – etymologischen Deutung a-
sura, un-göttlich.
Der Kampf zwischen Göttern (Devas) und Asuras ist ein häufig wiederkehrendes
Motiv in den indischen heiligen Schriften. Die Asuras, die ursprünglich
Kräfte des Göttlichen waren, sich jedoch in einer frühen Phase der Schöpfung
wie gefallene Engel vom Einen abwandten, verfügen über gewaltige Kräfte und
bringen die Götter oft in Bedrängnis.
Die Bhagavadgīta widmet sich das ganze 16. Kapitel dem ‚Yoga der
Unterscheidung der zwischen dem Göttlichen und Asurischen‘.”

Sri Aurobindo in Briefe über den Yoga, Band 2:

„Asuras und rākṣasas gehören nicht der Erd-Ebene, sondern überphysischen
Welten an; sie beeinflussen jedoch das Erdenleben und machen die Herrschaft
über das menschliche Dasein, den menschlichen Charakter und die menschliche
Tat den Göttern streitig. Sie sind Mächte der Dunkelheit, die mit den Mächten
des Lichtes ringen.
Manchmal ergreifen sie von den Menschen Besitz, um durch sie zu wirken,
manchmal werden sie auch mit einem menschlichen Körper geboren. Sobald sie
nicht länger im Spiel erforderlich sind, werden sie sich entweder wandeln
oder sie werden verschwinden oder nicht mehr versuchen, sich in das
Erdenspiel einzumischen.“

„Tatsächlich sind die asuras die dunkle Seite der mentalen Ebene oder genauer
des vitalen Mentals. Dieses Mental ist der eigentliche Bereich der asuras.
Ihr hauptsächliches Charakteristikum ist egoistische Stärke und Kampf, die
das höhere Gesetz nicht anerkennen. Der asura besitzt Selbstkontrolle, tapas
[Askese] und Intelligenz, doch all dies um seines Egos willen.

Auf der niederen vitalen Ebene nennen wir die entsprechenden Formen rākṣasas
– sie verkörpern heftige Leidenschaften und Einflüsse. Es gibt auch noch
andere Arten von Wesen auf der vitalen Ebene, die pishachas und pramathas
genannt werden und sich mehr oder weniger im Physisch-Vitalen manifestieren.

https://edition-sawitri.de/katalog/das-yoga-lexikon


Auf der physischen Ebene sind die korrespondierenden Formen dunkle Wesen,
eher Kräfte als Wesen – das, was die Theosophen die Elementarwesen nennen.
Sie sind keine ausgeprägt individualisierten Geschöpfe wie die rākṣasas und
asuras, sondern unwissende und dunkle Kräfte, die auf der feinen physischen
Ebene wirken. Das, was wir im Sanskrit bhūtas nennen, gehört zu dieser
Klasse. Es gibt zwei Arten von Elementarwesen, die einen sind bösartig und
die anderen nicht.

Es gibt keine asuras auf den höheren Ebenen, wo die Wahrheit herrscht, außer
im vedischen Sinn – ‚das Göttliche in seiner [ursprünglichen] Stärke‘. Die
mentalen und vitalen asuras sind lediglich Abweichungen dieser Macht.“

Wie wirken feindliche Angriffe

Feindliche Angriffe zeichnen sich durch eine Unmittelbarkeit und eine
Absolutheit aus. Plötzlich ist alles ganz anders und heftig. Aus dem Nichts
tauchen plötzlich Probleme auf der körperlichen, vitalen oder mentalen Ebene
auf, dies ohne ein entsprechendes Vorzeichen. Doch lassen wir lieber Sri
Aurobindo sprechen:

Sri Aurobindo in Briefe über den Yoga, Band 4:

„Feindliche Kräfte greifen jeden Sadhak an; manche sind sich dessen bewusst,
andere nicht. Ihr Ziel ist, entweder die Person zu beeinflussen oder sich
ihrer zu bedienen oder ihre Sadhana oder Arbeit zu verderben, oder irgendein
anderes Motiv dieser Art. Es ist nicht ihr Ziel, den Sadhak zu prüfen, aber
ihre Attacke kann von der Macht, die [den Sadhak] lenkt, als Prüfung benutzt
werden.“

„Die Wesen der vitalen Welt versuchen sehr häufig anzugreifen und zu drohen,
nachdem eine gute Erfahrung stattgefunden hat oder ein entscheidender
Fortschritt erzielt wurde … Sie haben immer die Hoffnung, den Sadhak durch
ihre Attacken und Drohungen von seinem Pfad ablenken zu können.“

„Es findet immer ein Kampf zwischen den Kräften des Lichtes und den
entgegengesetzten Kräften statt; wenn eine wahre Bewegung, ein wahrer
Fortschritt zu verzeichnen ist, versuchen letztere eine falsche Bewegung
einzuschleusen, um den Fortschritt anzuhalten oder zu verzögern. Manchmal
geschieht das, indem sie alte Bewegungen in dir aufwühlen, die noch die Macht
zur Wiederkehr besitzen; manchmal gebrauchen sie Bewegungen und Gedanken aus
der Atmosphäre, Dinge, die von anderen gesagt werden, um das Bewusstsein zu
stören. Wenn im Physischen ein stetiger Friede, das Wirken der Yoga-Kraft und
das Selbst-Geben des Wesens gefestigt werden können, entsteht eine sichere
Grundlage; dann gibt es keine derartigen Schwankungen mehr, obwohl
Schwierigkeiten an der Oberfläche noch andauern können.“

„Die bösen Kräfte sind Entstellungen der Wahrheit durch die Unwissenheit – in
jeder vollständigen Umwandlung müssen sie verschwinden und die Wahrheit
hinter ihnen befreit werden. In diesem Sinne kann man sagen, dass sie durch
Zerstörung umgewandelt werden.“

Satprem beschreibt das Wirken der feindlichen oder gegnerischen Kräften sehr



anschaulich:

Auszug aus Sri Aurobindo oder das Abenteuer des Bewusstseins, von Satprem:
(ISBN 978-3-87348-166-4, deutsche Übersetzung Cay Hehner)

„Es besteht eine weitere Schwierigkeit. Die Schwingungen der anderen Menschen
oder des universellen Vitals sind nicht die einzigen, welche den Suchenden
stören (tatsächlich ist es praktisch unmöglich, zwischen beiden Arten zu
unterscheiden, da die Individuen lediglich Relaisstationen des universellen
Vitals und des universellen Mentals sind und die Schwingungen in einem
geschlossenen Kreislauf endlos von einem zum anderen fließen). Es gibt einen
Schwingungstypus besonderer Art, der sich durch seine Plötzlichkeit und
Gewalt auszeichnet. Der Suchende spürt sie buchstäblich massiv über sich
hereinbrechen; innerhalb weniger Augenblicke gerät er ‚außer sich‘, wird
vollkommen blind gegen das, was seinen eigentlichen Daseinsgrund, sein
Streben, seinen Zweck ausmacht, als sei alles hinweggefegt, vergessen,
desintegriert und allen Sinnes bar. Hier handelt es sich um das, was Sri
Aurobindo und die Mutter als feindliche Kräfte bezeichnen. Diese äußerst
bewussten Kräfte scheinen als einziges Ziel zu haben, den Suchenden zu
entmutigen oder ihn von dem gewählten Ziel abzubringen. Und die ersten
Vorboten ihrer Gegenwart sind unübersehbar: Die Freude verdüstert sich, das
Bewusstsein verdüstert sich, und alles scheint von einer Atmosphäre großer
Tragik umwölkt. Dort wo Leiden gegenwärtig ist, kann man der Präsenz des
Widersachers sicher sein. Tragödien sind ihr bevorzugtes Aktionsfeld, dort
können sie ein Maximum an Schaden anrichten, denn sie spielen einem sehr
alten Gegenüber in uns zu, einem der auch dann noch nicht von seinem Hang zum
Tragischen ablassen kann, wenn er längst nach Entlastung schreit. Ihre
vordringlichste Sorge ist es im allgemeinen, uns plötzlich extreme,
unüberlegte und vor allem unwiderrufliche Entscheidungen aufzunötigen, welche
den größtmöglichen Abstand zwischen uns und den gewählten Weg bringen – die
Schwingung wird klemmig und immer beklommener, schrill und fordert
augenblickliche Ausführung. Oder sie demontieren mit bemerkenswerter
Festigkeit das systematische Vorgehen unserer Suche, um uns zu demonstrieren,
dass wir Trugbildern aufsitzen, uns illusionäre Vorstellungen machen und dass
bei unseren Bestrebungen gar nichts herauskommen könne. Oder andernfalls
schaffen sie häufig einen depressiven Zustand und zielen dabei immer auf ein
anderes wohlbekanntes Gegenüber, welches Sri Aurobindo the man of sorrows,
den Schmerzensmann nennt: ein Geselle… der sich mit einem siebenfältigen
Umhang der Tragödie und des Schwermuts bedeckt und sein Dasein nie als
gerechtfertigt ansehen kann, solange es nicht ungeheuer jammervoll gerät. All
diese Schwingungen der Verwirrung, welche wir ‚unsere‘ Schmerzen, ‚unsere‘
Probleme nennen, ziehen als unmittelbares Resultat die Schwächung oder
Auflösung unseres schützenden ‚Schneefeldes‘ nach sich: womit Tür und Tor
sperrangelweit offen wären für die feindlichen Kräfte. Sie haben tausend und
eine Art, uns anzugreifen, denn es handelt sich sehr wohl um einen Angriff,
und je entschiedener wir auftreten, desto erbitterter werden sie.“

Schutz vor feindlichen Kräften

Die feindlichen Kräfte haben nur solange Einfluss auf uns, wie wir noch
Schwachstellen haben, durch die sie uns angreifen können. Gott lässt diese

https://www.yoga-onlineshop.ch/produkt/sri-aurobindo-oder-das-abenteuer-des-bewusstseins/
https://www.integrale-lebensschule.ch/satprem/


Kräfte nur deshalb zu, da dadurch unsere spirituelle Entwicklung angeregt
wird. Aufrichtigkeit, Achtsamkeit und Gleichmut sind die besten Mittel, die
Angriffe abzuwehren.

Auszug aus Sri Aurobindo oder das Abenteuer des Bewusstseins, von Satprem:
(ISBN 978-3-87348-166-4, deutsche Übersetzung Cay Hehner)

„Die Methode für den Umgang mit den feindlichen Kräften ist die gleiche wie
jene, die auch für alle anderen Schwingungen gilt: Schweigen und innere
Unbewegtheit, welche die Brecher über sich ergehen lässt. Vielleicht gelingt
es nicht gleich beim ersten Mal, ihre Angriffe aufzulösen, doch mehr und mehr
werden wir die Erfahrung machen können, dass sie dazu übergehen, sich an der
Oberfläche unseres Wesens abzuspielen; vielleicht sind wir erschüttert und
aufgebracht, und doch sind wir uns im tiefsten Inneren unseres ‚Zeugens‘
gewahr, der dort ungerührt steht – er ist nie gerührt – und nicht leidet. Man
fällt, und man erhebt sich wieder, jedesmal um etwas stärker. Die einzige
Sünde heißt Verzweiflung. Praktisch ist der Suchende im integralen Yoga
Angriffen mehr ausgesetzt als Aspiranten anderer Richtungen (Sri Aurobindo
sprach häufig davon, dass sein Yoga eine regelrechte Schlacht sei), denn er
sucht, alles in seinem Bewusstsein zu umfassen, ohne irgendetwas auszulassen,
da es nicht allein eine Bahn in die seligen Höhen zu brechen gilt, nicht nur
einen Schatzhüter zu überwinden, sondern viele Passagen zu erschließen,
rechts und links und unten und auf jeder Ebene des Wesens, und mehr als einen
Schatz zu entdecken.“

Sri Aurobindo in Briefe über den Yoga, Band 4:

„Es gibt zwei Dinge, die es ihnen [den feindlichen Kräften] unmöglich machen,
auch nur vorübergehend mit einem Angriff auf das Mental oder Vital Erfolg zu
haben:

erstens, eine uneingeschränkte Liebe, Weihung und volles Vertrauen, die
durch nichts erschüttert werden können;
zweitens, Ruhe und Gleichmut im Vital und im Mental, die zu einem
grundlegenden Wesenszug der inneren Natur geworden sind.

Suggestionen können sich dann noch einstellen, äußerliche Dinge können schief
gehen, aber das Wesen bleibt ungefährdet. Jedes einzelne der beiden Dinge
reicht aus, und in dem Maß, in dem sie zunehmen, nimmt die Existenz der
feindlichen Kräfte als ein Phänomen des inneren Lebens ab, obwohl sie in der
äußeren Atmosphäre noch weiterbestehen können.“

Abendgespräche mit Sri Aurobindo:

Schüler: Wie kann man sich gegen die Angriffe und den Einfluss des Asuras
schützen?

Sri Aurobindo: Durch Reinheit und Aufrichtigkeit bist du vor den Asuras
sicher. Sie können dir Schläge versetzen, sie können dein Mental täuschen und
vernebeln, sie können dich zurückhalten und dich Fehler machen lassen, aber
wenn du das weiße Licht der Reinheit und Aufrichtigkeit besitzt, dann können
sie dir kein Leid zufügen. Es gibt keinen endgültigen Absturz – du wirst

https://www.yoga-onlineshop.ch/produkt/sri-aurobindo-oder-das-abenteuer-des-bewusstseins/
https://www.integrale-lebensschule.ch/satprem/
https://www.yoga-onlineshop.ch/produkt/abendgespraeche-mit-sri-aurobindo/


hindurch kommen.

Feindliche Kräfte in den indischen Schriften

Die heiligen indischen Schriften, wie Purāṇas, Rāmāyaṇa und Mahābhārata,
berichten von den feindlichen, dämonischen Kräften und wie diese mit den
Kräften des Lichts (Götter) kämpfen. 

Auszug aus DIE MUTTER, eine Kurzbiografie von Wilfried Huchzermeyer:

„Die alten indischen Sanskrit-Schriften enthalten zahlreiche Berichte vom
Kampf zwischen den asurischen (gottfeindlichen) und den göttlichen Kräften.
Dieser Gedanke ist schon im Veda ausgesprochen, … 
Auch das Mahabharata und die Puranas berichten von Kämpfen zwischen den
Göttern und den Asuras, und das Mahabharata selbst ist eine Geschichte eines
Kampfes zwischen zwei Parteien, die jeweils Dharma (Rechtmäßigkeit) und
Adharma (Unrecht) repräsentieren. …
Obgleich in diesen alten Berichten die göttliche Seite am Ende stets den Sieg
davonträgt, erringen die Asuras bisweilen beachtliche und beängstigende
Erfolge, die die göttlichen Kräfte an den Rand einer vernichtenden Niederlage
bringen und den Asuras vorübergebend die Vorherrschaft sichern.”

In der Bhagavadgīta erwähnt Sri Krishna, dass er in jedem Zeitalter sich
inkarniert, um das Böse zu bekämpfen und um die Guten zu beschützen. Immer
dann, wenn die Rechtschaffenheit (Dharma) in Adharma zerfällt, erscheint er
auf der Erde, um das Dharma wieder aufzurichten.

Bhagavadgīta (4,7 und 4,8), zu hören auf YouTube:

yadā yadā hi dharmasya
glānir bhavati bhārata |
abhyutthānam adharmasya
tadātmānaṁ sṛjāmyaham || 4,7

Wann immer der Dharma verfällt
und der Adharma
sich erhebt, o Bhārata,
dann bringe Ich Mich selbst hervor.

paritrāṇāya sādhūnāṁ
vināśāya ca duṣkṛtām |
dharma-saṁsthāpanārthāya
sambhavāmi yuge yuge || 4,8

Zum Schutze der Guten
und zur Vernichtung der Bösen
entstehe Ich in jedem Zeitalter,
um den Dharma wieder aufzurichten.

Einfluss der feindlichen Kräfte in der heutigen Zeit

Gemäss Sri Aurobindo haben Macht, Reichtum und Geschlecht die grösste

https://www.youtube.com/watch?v=zVfHco4dKZw


Anziehungskraft auf das menschliche Ego, was wiederum asurische Kräfte
anzieht. Wir sehen heutzutage, wie sehr die Demokratie in Gefahr ist und mehr
und mehr Staaten von autokratischen oder diktatorischen Herrschern regiert
werden. Auch der Einfluss des Geldes schafft vermehrt unmenschliche
Strukturen, indem die Kluft zwischen wohlhabenden und armen Menschen immer
grösser wird. Wer Geld hat, der bestimmt.

Mirra Alfassa (die Mutter) in CWM (Collected Words of the Mother):

„Die Welt, wie sie heute ist, befindet sich zum größten Teil unter dem
Einfluss der gegnerischen Kräfte. Wir nennen sie gegnerisch, weil sie das
Göttliche Leben nicht möchten: sie widersetzen sich dem Göttlichen Leben. Sie
möchten, dass die Dinge bleiben, wie sie sind, weil das ihr Feld und ihre
Macht in der Welt ist. Sie wissen sehr wohl, dass sie alle Macht und allen
Einfluss verlieren werden, sobald sich das Göttliche manifestiert. So kämpfen
sie offen und vollständig gegen das Göttliche, und wir müssen ihnen Stück für
Stück, nach und nach, alles entreißen, was sie im äußeren Leben gewonnen
haben.“

Vor allem im letzten Jahrhundert während der beiden Weltkriege versuchten die
feindlichen Kräfte die Welt in Chaos und Barbarei zu stürzen. Besonders in
der Zeit um 1940 stand die zivilisierte Welt auf der Kippe.

Auszug aus DIE MUTTER, eine Kurzbiografie von Wilfried Huchzermeyer:

„Ein ähnliches Drama spielte sich nun in der Welt des 20. Jahrhunderts ab.
Während Sri Aurobindo und die Mutter sich bemühten, die Grundlage für ein
neues goldenes Zeitalter zu legen, schraubten mächtige Dämonen wie Hitler und
Stalin die Zeit zurück und erschreckten die Welt mit ihren Gräueln. Von
diesen beiden bildete Hitler die unmittelbare Gefahr, da er einen
unstillbaren Drang nach Weltherrschaft hatte und systematisch sein Reich
ausdehnte. Sri Aurobindo war gut informiert über alle wesentlichen
Weltereignisse, obgleich er sich vom öffentlichen Leben zurückgezogen hatte,
und er setzte hier und da seine Kraft ein, um den Gang der Dinge positiv zu
beeinflussen. Sein Yoga war im Gegensatz zu anderen indischen Systemen nicht
losgelöst von den Entwicklungen der Welt; die Herabkunft des Supramentalen
war verknüpft mit der Notwendigkeit eines gewissen Fortschrittes, einer
gewissen Empfänglichkeit der Erde als solcher, und eine atavistische Kraft
wie Hitler bildete ein großes Hindernis für sein Werk. ….”

Die Macht des Geldes

Der richtige Umgang mit Geld muss gelernt sein. Geld ist ein enorm grosses
Machtmittel. Die beste Einstellung zum Geld ist, wenn man sich als Verwalter
des Geldes sieht, das der göttlichen MUTTER gehört. Der Integrale Yoga wendet
sich nicht vom Geld ab, wie viele spirituelle Lehren es fordern, sondern
versucht es wieder in den Besitzt des Göttlichen zurückzubringen.

Sri Aurobindo in ‚Die Mutter‘ – Rascher Verlag, 1945:

„Geld ist das sichtbare Zeichen einer universellen Kraft, die in ihrer
irdischen Gestalt auf der vitalen und physischen Ebene ihre Auswirkung hat



und in der Gesamtheit des äußeren Lebens unentbehrlich ist. Seinem Ursprung
und seinem wahren Wirken nach gehört es dem Göttlichen an. Es wurde wie die
anderen Mächte des Göttlichen herabgesandt, und hier konnte es durch die
Unwissenheit der niederen Natur widerrechtlich zur Befriedigung des Ego
gebraucht oder von den asurischen Einflüssen gefangen gehalten und verkehrt
werden zu ihren Zwecken. Das Geld ist eine der drei Kräfte (Macht, Reichtum,
Geschlecht), die die größte Anziehungskraft auf das menschliche Ego und den
Asura haben und die gewöhnlich von denen, die sie besitzen, schlecht
verwaltet und ebenso schlecht angewendet werden. Die ihn suchen und die ihn
haben, werden vom Reichtum oft mehr besessen als sie ihn besitzen; nur wenige
können sich ganz von dem entstellenden Einfluss frei machen, der dem Reichtum
innewohnt, da er seit langem ein Raub des Asura und durch ihn entartet ist.
Aus diesem Grunde bestehen die meisten Lehren auf einer strengen
Selbstkontrolle, auf Lossagung von allen Banden des Reichtums und Verzicht
auf jeden persönlichen und egoistischen Wunsch ihn zu besitzen. Manche Lehre
verhängt sogar Bann über das Geld und allen Reichtum und erklärt das Leben in
nackter Armut als die einzig wahre, geistige Haltung. Aber das ist ein
Irrtum, er lässt die Macht in den Händen feindlicher Kräfte; den Reichtum
zurückerobern für das Göttliche und ihn göttlich gebrauchen für ein
göttliches Leben, das ist der supramentale Weg des Sādhaka.

Du musst dich nicht mit einem asketischen Schauer von der Macht des Geldes,
den Möglichkeiten, die es dir gibt, den Dingen, die es dir bringt, abwenden,
ebenso wenig aber eine rajasische [leidenschaftliche] Bindung an diese Dinge
oder ein zu großes Wohlgefallen an ihnen nähren, denn sonst wirst du Sklave
jener Befriedigungen, die sie geben. Betrachte den Reichtum lediglich als
eine Macht, die der [göttlichen] Mutter zurückerobert und ihrem Dienst
untergeordnet werden muss.

Aller Reichtum gehört dem Göttlichen und die, die ihn haben, sind seine
Verwalter und nicht seine Eigentümer. Heute ist er hier, morgen sonst wo.
Alles hängt von der Art ab, wie sie das Pfand verwalten, so lange es ihnen
gegeben ist, in welchem Geist, mit welchem Gewissen und zu welchen Zwecken
sie von ihm Gebrauch machen.

Beim persönlichen Gebrauch von Geld betrachte alles, was du hast, erwirbst
oder verwendest, als das Eigentum der Mutter. Fordere ihr nichts ab, aber
nimm, was du von ihr empfängst und verwende es zu dem Zweck, zu dem es dir
gegeben wurde. Sei völlig uneigennützig, völlig gewissenhaft, genau, sorgsam
in jeder Einzelheit, ein guter Treuhänder. Sei immer eingedenk, dass das, was
du verwaltest, die Besitztümer der [göttlichen] Mutter sind und nicht deine
eigenen. Andererseits breite alles, was du für sie erhältst, gewissenhaft vor
ihr aus, verwende nichts davon für deine eigenen oder für eines anderen
Menschen Zwecke.

…

In der supramentalen Schöpfung muss die Kraft des Geldes den Händen der
göttlichen Macht wiedergegeben sein und zur Ordnung, zur wahren, schönen und
harmonischen Ausgestaltung eines neuen, vergöttlichten, vitalen und
physischen Lebens verwendet werden. In welcher Weise dies geschehen wird,
bestimmt die göttliche Mutter in ihrer schöpferischen Vision. Vorher aber



muss die Macht des Geldes für sie zurückerobert werden. Der tüchtigste
Kämpfer wird hier derjenige sein, der in diesem Teil seines Wesens standhaft,
vielseitig, frei vom Ego und ohne Rückforderung, Vorbehalt noch Zögerung ist
und somit ein reines und mächtiges Strombett für die höchste Macht.“

Fazit
Je mehr man sich durch die Sādhanā vom Einfluss des Ego auf Physis, Vital und
Mental lösen und diese in die Obhut des hervortretenden seelischen oder
psychischen Wesens geben kann, desto besser kann man sich auch vor
feindlichen Angriffen schützen.

Hindernisse oder das Widersacher-Prinzip gehören zur spirituellen Entwicklung
dazu und haben immer den Zweck, achtsam zu sein, damit Schwachstellen
aufgedeckt werden können. Auf diese Weise kann man sich ständig
weiterentwickeln und man bleibt nicht stehen. 

Beitrag von Jean-Pierre Wicht

Ich danke Wilfried Huchzermeyer für die Durchsicht des Textes und für seine
Verbesserungsvorschläge.

https://www.integrale-lebensschule.ch/portrait-jean-pierre/
https://www.integrale-lebensschule.ch/portrait-jean-pierre/
https://edition-sawitri.de/

