Hindernisse in der Sadhana

Wer sich auf den spirituellen Weg durch Ausiben einer Sadhana begibt, sollte
sich auf Hindernisse gefasst machen. Besonders im Integralen Yoga gemass Sri
Aurobindo und Mirra Alfassa (die Mutter) kénnen diese Hindernisse sehr gross
sein, da hier eine Umwandlung der niederen Natur (Physis, Vital und Mental)
angestrebt wird. Dabei behindern uns Schichten in den eigenen Wesensteilen,
welche noch nicht zu einer Transformation bereits sind, aber es kdnnen sich
auch externe feindliche Krafte in den Weg stellen.

Inhaltsverzeichnis

e Einleitung
e Unwissenheit und Falschheit
e Hindernisse in den eigenen Wesensteilen
o Fehlender oder ungeniugender Glaube
o Egoismus
o Widerstand gewisser Wesensteile gegen die Umwandlung

o Uberwindung der Hindernisse der eigenen Natur
e Hindernisse durch feindliche Krafte

o Was sind feindliche Krafte
» Asuras, Raksasas, PiSacas
Wie wirken feindliche Angriffe
Schutz vor feindlichen Kraften
Feindliche Krafte in den indischen Schriften
Einfluss der feindlichen Krafte in der heutigen Zeit
» Die Macht des Geldes

[¢]

[¢]

o

[¢]

e Fazit


https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/09/27/hindernisse-in-der-sadhana/
https://www.integrale-lebensschule.ch/wp-content/uploads/Hindernisse-1-1200x800-1.jpg
https://www.integrale-lebensschule.ch/integraler-yoga/
https://www.integrale-lebensschule.ch/sri-aurobindo/
https://www.integrale-lebensschule.ch/sri-aurobindo/
https://www.integrale-lebensschule.ch/mirra-alfassa-mutter/

Einleitung

Der Grossteil der Menschheit lebt im sogenannten Oberflachenbewusstsein, in
welchem das Ego die verschiedenen Ebenen des Daseins wie Physis, Vital und
Mental dominiert. Der Wunsch, sich spirituell zu entwickeln, entsteht
meistens erst durch eine Notwendigkeit. Das heisst, erst wenn die aussere Not
im Leben so gross wird, ist man fir eine Wende bereit.

Die Erfahrung zeigt, dass der spirituelle Weg durch eine Sadhana nicht so
glatt ablauft, wie man es zuerst erwartet. Viele Prufungen und Hindernisse
sind vorprogrammiert. Auch wenn man den seelischen Ruf vernimmt und sich far
den Weg nach innen entscheidet, heisst dies noch lange nicht, dass die alten
Bewusstseinsstrukturen sich sofort auflésen und den Platz fur eine
spirituelle Erfahrung frei machen. Alte Gewohnheiten halten sich oft
hartnackig und es bedarf einer grossen Willens- und Durchhaltekraft, um diese
zu Uberwinden. Ein erstes Ziel ist, dass die Seele (das seelische oder
psychische) Wesen in den Vordergrund tritt und die Fuhrungsrolle von Physis,
Vital und Mental uUbernimmt. Dadurch wird der Einfluss des Egos abgeschwacht,
bzw. wird dieses in den Dienst der spirituellen Entwicklung gestellt.

Ein indianisches Sprichwort sagt: ,Wenn du an einer Wegkreuzung stehst, dann
wahle den schwierigeren Weg.” Hindernisse und Schwierigkeiten starken die
Willenskraft und das Bewusstsein, oder mit einem anderen Sprichwort
ausgedruckt: ,Was mich nicht umbringt, macht mich starker”.

Dieser Blog-Beitrag befasst sich mit den inneren und dusseren Hindernissen,
welche auf dem spirituellen Weg aufkommen konnen.

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 4:

»Alle, die den spirituellen Pfad betreten, missen den Schwierigkeiten und
Prifungen des Pfades die Stirn bieten — jenen, die sich aus ihrer eigenen
Natur erheben und jenen, die von auBen kommen. Die Schwierigkeiten in der
[menschlichen] Natur erheben sich stets aufs neue, bis du sie uberwunden
hast; man muss ihnen sowohl mit Starke als auch mit Geduld begegnen. Der
vitale Teil aber neigt zu Depressionen, sobald Prifungen und Schwierigkeiten
auftauchen. Das ist nicht nur bei dir so, sondern bei allen Sadhaks [allen
Ubenden] — es bedeutet weder Untauglichkeit fiir die Sadhana, noch
rechtfertigt es ein Gefuhl der Hilflosigkeit. Du hast dich aber darin zu
uben, diese Reaktion der Hilflosigkeit zu Uberwinden und die Kraft der
[gottlichen] Mutter anzurufen, damit sie dir helfe.

Alle, die sich standhaft an den Pfad halten, kénnen ihrer spirituellen
Erfullung sicher sein. Wenn irgend jemand sie nicht erreichen sollte, kann
das nur einen von zwei Grunden haben: Entweder weil er den Pfad verlasst oder
weil er einer Verlockung von Ehrgeiz, Eitelkeit, Begehren usw. folgend das
aufrichtige Vertrauen auf das Gottliche aufgibt.“

Da der Integrale Yoga gemass Sri Aurobindo eine Umwandlung, eine
Spiritualisierung der niederen Natur (Physis, Vital und Mental) anstrebt,
sind anfanglich nicht alle Wesensteile (siehe Blog-Beitrag Teile und Ebenen
des Seins) bereit, sich transformieren zu lassen und halten noch an alten



https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/08/01/mahashakti-die-goettliche-mutter/
https://www.integrale-lebensschule.ch/2020/10/30/teile-und-ebenen-des-seins/
https://www.integrale-lebensschule.ch/2020/10/30/teile-und-ebenen-des-seins/

Gewohnheiten fest. Auch wird die angestrebte Transformation der Natur zu
einer Bedrohung der feindlichen Krafte, welche sich gegen eine Umwandlung
strauben und diese mit allen Kraften verhindern wollen.

Aus diesem Grund ist die Sadhana des Integralen Yoga ein sehr schwieriger Weg
und ist nicht fur alle geeignet.

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 4:

nDieser Yoga [Integraler Yoga] ist eine spirituelle Schlacht; allein der
Versuch ihn auszuuben, ruhrt alle Arten von feindlichen Kraften auf, und man
muss bereit sein, Schwierigkeiten, Leiden und Rickschlagen aller Art in
ruhiger, unerschrockener Weise zu begegnen.

Die auftretenden Schwierigkeiten sind Feuerproben und Tests, und wenn man
ihnen im rechten Geist entgegentritt, geht man starker sowie spirituell
reiner und groBer daraus hervor. ...."“

Unwissenheit und Falschheit

Sri Aurobindo unterscheidet zwischen den Schwierigkeiten und Hindernissen,
welche in der eigenen Natur durch Unwissenheit (avidya) entstehen und
denjenigen, welche durch feindliche Krafte von aussen auf uns einwirken.
Letztere haben den Charakter von Falschheit und Luge.

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

»Unwissenheit bedeutet avidya, das trennende Bewusstsein und das egoistische
Mental und Leben [Vital], die aus ihm hervorgehen, sowie alles uUbrige, das
diesem trennenden Bewusstsein und egoistischen Mental und Leben eigen ist.
Diese Unwissenheit ist das Ergebnis einer Bewegung, durch die sich die
kosmische Vernunft vom Licht des Supramentals (der Gottlichen Gnosis) trennte
und damit die Wahrheit verlor — die Wahrheit des Seins, die Wahrheit des
gottlichen Bewusstseins, die Wahrheit der Kraft und Tat, die Wahrheit des
ananda [Gluckseligkeit]. Die Folge davon ist, dass wir an Stelle einer Welt
integraler Wahrheit und gottlicher Harmonie im Licht der géttlichen Gnosis
eine Welt errichtet haben, die auf den Teilwahrheiten einer niedrigeren
kosmischen Vernunft beruht, in welcher alles eine halbe Wahrheit und ein
halber Irrtum ist. Sie wurde von Denkern der Vergangenheit, wie Shankara, die
die groéBere Wahrheits-Kraft dahinter nicht wahrnahmen, als maya [Tauschung]
stigmatisiert in der Meinung, es sei die hochste schopferische Macht des
Gottlichen. Im Bewusstsein dieser Schopfung ist alles entweder begrenzt oder
aber durch die Trennung vom integralen Licht entstellt; selbst die Wahrheit,
die sie erkennt, ist nur ein Halbwissen. Daher wird sie die Welt der
Unwissenheit genannt.

Falschheit hingegen ist nicht diese avidya, sondern ihr extremstes Ergebnis.
Sie wird von einer asurischen Macht geschaffen, die sich in diese Schopfung
einmischt, und ist nicht nur von der Wahrheit getrennt und daher in ihrem
Wissen begrenzt und dem Irrtum offen, sondern befindet sich auch im Aufruhr
gegen die Wahrheit oder aber ergreift diese lediglich, um sie zu entstellen.
Diese Macht, die dunkle asurische $akti oder rakshasische maya gibt ihr
entstelltes Bewusstsein als das wahre Wissen aus und seine vorsatzlichen


https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/02/08/sadhana-des-integralen-yoga-gemaess-sri-aurobindo/

Verzerrungen oder Verdrehungen der Wahrheit als die eigentliche Wirklichkeit
der Dinge. Die Machte und Personalitaten dieses entstellten und entstellenden
Bewusstseins nennen wir feindliche Machte oder feindliche Krafte. Und wann
immer diese Entstellungen, die sie aus dem Stoff der Unwissenheit schaffen,
von ihnen als die Wahrheit der Dinge ausgegeben werden, bezeichnet man es im
yogischen Sinn als Falschheit, mithya, moha [Lige oder Tauschung].“

Hindernisse in den eigenen Wesensteilen

Solange das Oberflachenbewusstsein bestehend aus Physis, Vital und Mental
durch das Ego beherrscht wird, ist es sehr schwierig, sich spirituell weiter
zu entwickeln. Egoismus zahlt zu den Hauptverhinderern einer spirituellen
Entwicklung. Erst wenn die Seele (seelisches oder psychisches Wesen) die
Fihrung von Physis, Vital und Mental ubernimmt und dadurch der Einfluss des
Ego zuriuckgedrangt wird, ist eine nachhaltige Entwicklung méglich. Diesen
Prozess nennt Sri Aurobindo die seelische oder psychische Transformation.

Auch leisten oft festgefahrene Gewohnheiten in bestimmten Wesensteilen
Widerstand gegen die notwendigen Veranderungen. Willenskraft und Glaube wird
bendtigt, um diese Hindernisse, welche aus den eigenen Wesensteilen kommen,
zu Uberwinden, indem Impulse aus der niederen Natur zuriickgewiesen werden.

Eine erfolgreiche Sadhana ist jedoch erst durch eine spirituelle O0ffnung und
durch eine Herabkunft des Gottlichen in die niedere Natur moglich. Dies nennt
Sri Aurobindo die spirituelle und supramentale Transformation.

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 4:
»Es gibt nur drei grundlegende Hindernisse, die im Weg stehen konnen:

1. Fehlender oder ungenigender Glaube.

2. Egoismus — das Mental, das sich an seine eigenen Ideen klammert; das
Vital, das seine eigenen Begierden einer wahren Hingabe vorzieht; das
Physische, das an seinen eigenen Gewohnheiten haftet.

3. Eine gewisse Tragheit oder ein grundlegender Widerstand im Bewusstsein,
das sich nicht wandeln will, weil es zu mihsam ist oder weil es nicht an
seine Fahigkeit oder an die Macht des Gottlichen glauben will — oder aus
einem anderen, mehr unterbewussten Grund.

Du musst selbst herausfinden, welches von all diesen Hindernissen es ist.”

Fehlender oder ungenugender Glaube

Glaube, Sanskrit Sraddha, ist ein zentraler Punkt in der Sadhana. Das bereits
genannte Oberflachenbewusstsein hat noch keinen Zugang zum gottlichen Wissen
und zur Wahrheit, welche unserer Seele (seelisches oder psychisches Wesen)
eigen sind. Der Glaube ist eine Ahnung uUber diesen noch verborgenen Teil und
wird bendtigt, um zum richtigen Ziel gefihrt zu werden.

Mehr Infos siehe Blog-Beitrag Sadhana des Integralen Yoga gemass Sri
Aurobindo.



https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/02/08/sadhana-des-integralen-yoga-gemaess-sri-aurobindo/#glaube_faith
https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/02/08/sadhana-des-integralen-yoga-gemaess-sri-aurobindo/#glaube_faith

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

» Wir missen den Glauben haben, dass trotz unserer Unwissenheit, unserer
Irrtimer und Schwachen, trotz der Angriffe feindlicher Machte und trotz allem
sofortigen Zutagetreten des Versagens der GOottliche Wille uns durch alle
Widrigkeiten hindurch der endgultigen Verwirklichung entgegenfuhrt. Dieser
Glaube wird uns Gleichmut geben; es ist ein Glaube, der das, was geschieht,
hinnimmt, und zwar nicht als etwas Endgultiges, sondern als etwas, das man
auf dem Weg auf sich zu nehmen hat. ..“

Egoismus

Wie bereits erwahnt, ist der Einfluss des Ego (ahamkara) auf das
Oberflachenbewusstsein, bestehend aus Physis, Vital und Mental, zentral. Das
Ego hat in der Entwicklung zur Individualitat den Sinn, sich von der
universalen Natur abgrenzen und sich als Einzelwesen fihlen zu kdénnen. Auf
einer gewissen Stufe der spirituellen Entwicklung wird das Ego aber zum
Hindernis und sein Einfluss muss durch denjenigen des wahren gottlichen
Wesens ersetzt werden.

Egoismus bedeutet, wenn alles auf das eigene Ich bezogen ist
(Eigenbezogenheit, Eigennutzigkeit). Hingabe hingegen bedeutet das Gegenteil,
eine Bezogenheit auf das DU hin.

So sagte Mirra Alfassa (die Mutter): ,Hingabe kann man als das Aufgeben der
Ich-Begrenzung bezeichnen.”

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 1:

,Das “Ich” oder das kleine Ego wird von der Natur geformt und ist
gleicherweise ein mentales, vitales und physisches Gebilde, dazu bestimmt,
das nach aullen gerichtete Bewusstsein und die nach auBen gerichtete Tat zu
zentralisieren und zu individualisieren. Sobald das wahre Wesen entdeckt
wird, ist der Zweck des Egos erfullt, und dieses Gebilde muss verschwinden —
an seiner Stelle wird das wahre Wesen gefihlt.“

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 3:

»Egoismus ist ein Teil des Getriebes — ein hauptsachlicher Teil - der
universalen Natur;

e erstens, um die Individualitat aus der blinden Kraft und Substanz der
Natur heraus zu entwickeln

e und zweitens, um das Einzelwesen (mit Hilfe des Getriebes von
egoistischem Denken, Fihlen, Wollen und Begehren) zu einem Werkzeug der
universalen Krafte zu machen.

Erst wenn man mit einer hdheren Natur in Berihrung kommt, ist es méglich, von
dieser Herrschaft des Egos und der Unterwerfung unter diese Krafte frei zu
werden.“

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 4:

»Im seelischen Wesen ist Individualitat, aber nicht Egoismus. Der Egoismus


https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/02/08/sadhana-des-integralen-yoga-gemaess-sri-aurobindo/#hingabe_surrender

verschwindet, wenn das Einzelwesen sich mit dem Gottlichen eint oder dem
Gottlichen ganzlich hingegeben ist.*

Die unten stehende Grafik zeigt einen Uberblick iiber die verschiedenen
Wesensteile des Menschen.

Uberbewusstsein Das Zentrale Wesen
Supramental
Ubermental iy 2 i
intuitives Mental jivatman [/ atman
erle.ychtetes Mental (dBS ewige SELBST}
héheres Mental Nicht inkarniert, liegt oberhalb des
manifestierten und instrumentalen Wesens.
Mental e ——— "
denkendes Mental (buddhi) ‘______-—I- manomaya purusa - inneres, wahres Mental *Jj
c dynamisches Mental (Wille) : :
o vitales (begehrendes) Mental prédpamaya purusa - inneres, wahres Vital *) i
= physisches Mental, Sinnenmental 1 . _ ]
g. (manas), mechanisches Mental \ | , annamaya purusa - innere, wahre Physis *) :
[
2 H *) als Représentant von atma auf dieser Ebene :
9 'Uital e e o o o e e e e e S B e e e e e S 1
% mentales, emotionales,
(7] zentrales und niederes Vital Das seelische [ psychische Wesen
8 ’/\ Dies ist die Seele der Individualitat,
PhVSiS welche sich standig weiterentwickelt
das Vital-Physische (Nervenhulle) begt verborgen im Herzzentrum.
der grobstoffliche Kérper g
Unterbewusstsein Das Ego (ahamkara)
Das “Ich” oder das kleine Ego wird von der
Natur geformt und ist gleicherweise ein
Das Unbewusste mentales, vitales und physisches Gebilde.
Das Unterbewusste

Widerstand gewisser Wesensteile gegen die Umwandlung

Da die Umwandlung der menschlichen Wesensteile durch das Gottliche
(Supramental) in der Regel stufenweise von oben nach unten erfolgt, ist es
ganz natlirlich, dass gewisse Ebenen wie Vital, Physis und das
Unterbewusstseins sich noch gegen eine supramentale Transformation wehren.

Siehe auch unten stehende Grafik.


https://www.integrale-lebensschule.ch/wp-content/uploads/Zentrales-Wesen.jpg

g et

Supramental

Uberbewusstsein

Mental v & Harmonisierung der Mentalebene

Vital

\—/F

€ Harmonisierung der Vitalebene

Oberflachenperson

Unterbewusstsein € Harmonisierung des Unterbewusstseins

Das Unbewusste

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 4:

»,Die Hauptschwierigkeit in der Sadhana besteht in den Bewegungen der niederen
Natur, den Ideen des Mentals, den Begierden und der Anziehungskraft des
Vitals, den Gewohnheiten des Kdrperbewusstseins, die dem Wachsen des hdheren
Bewusstseins im Wege stehen — es gibt noch andere Schwierigkeiten, doch
machen diese [von mir aufgefihrten] den GroRteil des Widerstandes aus.”

nJeder Teil der [menschlichen] Natur will mit seinen alten Bewegungen
fortfahren und weigert sich so sehr er kann, eine radikale Wandlung und einen
radikalen Fortschritt zuzulassen, denn das wurde ihn etwas Hoherem als er
selbst ist unterwerfen und der obersten Gewalt in seinem eigenen Bereich
berauben — seiner Alleinherrschaft. Das ist es, was aus der Umwandlung einen
so langwierigen und schwierigen Vorgang macht. ....“

»Vitale Schwierigkeiten sind das allgemeine Los jedes menschlichen Wesens und
jedes Sadhaks. Man muss ihnen mit ruhiger Entschlossenheit und mit Vertrauen
in das Gottliche begegnen.”

Uberwindung der Hindernisse der eigenen Natur

Um Hindernisse in der eigenen Natur zu uUberwinden, missen gewisse
Grundvoraussetzungen geschaffen werden, wie FOrderung der Aufrichtigkeit, des
Glaubens, des Strebens (aspiration), der Hingabe und der Beharrlichkeit.
Siehe auch Blog-Beitrag Sadhana des Integralen Yoga gemass Sri Aurobindo.

Im Integralen Yoga gibt es kein festgelegtes Programm in der Sadhana, da jede
Person ein anderes Entwicklungsprofil hat. Doch es kdénnen folgende
allgemeingultige Massnahmen erwahnt werden:

e Zurickweisung der Impulse der niederen Natur


https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/02/08/sadhana-des-integralen-yoga-gemaess-sri-aurobindo/

e Offnung nach Innen (seelische O0ffnung)
e 0ffnung nach oben (spirituelle Offnung)
« Uberantwortung an die géttliche Mutter (Sakti)

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 4:

»Von den Schwierigkeiten nicht beridhrt oder beunruhigt zu werden, sich von
ihnen getrennt zu fuhlen, ist der erste Schritt zur Freiheit.“

JNur ein fester Wille zum spirituellen Leben kann alle Hindernisse
uberwinden.“

Hindernisse durch feindliche Krafte

In den meisten Yoga-Systemen werden Hindernisse, ausgeldst durch feindliche
Krafte, nicht erwahnt. Das Ziel dieser Yoga-Arten ist, in hohere, gottliche
Spharen zu ,entfliehen’ und dabei die niedere Natur unverandert
zurickzulassen. Dies stellt scheinbar fiur die asurischen Krafte eine kleinere
Gefahr dar, als wenn eine Transformation der Natur angestrebt wird.

Es ist aber interessant, dass der Einfluss der feindlichen Krafte in den
Puranas und den indischen Epen (Ramayana und Mahabharata) detailliert
beschrieben wird. Siehe auch unten ,Feindliche Krafte in den indischen
Schriften’.

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 4:

»,Der normale Widerstand der niederen Natur im menschlichen Wesen und das
Wirken der feindlichen Krafte sind zwei grundverschiedene Dinge.

e Ersteres ist etwas Naturbedingtes, jeder [Sadhak] ist dem unterworfen;
o letzteres ist ein Ubergriff aus der nicht-menschlichen Welt. Dieser
Ubergriff kann zwei Formen annehmen:

1. Sie [die feindlichen Krafte] benutzen die Krafte der niederen Natur,
uben einen Druck auf sie aus und veranlassen sie, Widerstand zu leisten,
wahrend sie sich sonst ruhig verhalten hatten, oder lassen den
Widerstand heftig werden, wo er andernfalls leicht und unbedeutend
gewesen ware, oder steigern seine Heftigkeit noch, wenn er bereits
heftig ist. AuBerdem kann man, wenn die Feindlichen Krafte auf diese
Krafte [der Natur] einwirken, eine boswillige Schlaue, ein bewusstes
Planen und bewusstes Kombinieren erkennen, was im normalen Widerstand
der Krafte nicht besteht.

2. Manchmal fallen sie [die feindlichen Krafte] mit ihren eigenen Kraften
ein. Wenn das geschieht, tritt oft eine zeitweilige Besessenheit auf
oder es findet zumindest eine unwiderstehliche Beeinflussung statt, die
die Gedanken, Gefihle und Taten des betreffenden Menschen abnorm werden
lasst — eine schwarze Umwdlkung des Gehirns, ein Wirbel im Vital, die
auf eine Weise wirken, als hatte der Betreffende die Macht lber sich
verloren und wirde von einer zwingenden Kraft getrieben. Andererseits
kann statt der Besessenheit auch nur eine starke Einwirkung bestehen;
dann sind die Symptome weniger deutlich, doch kann jeder, der mit der


https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/08/01/mahashakti-die-goettliche-mutter/
https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/09/13/hindernisse-in-der-sadhana/#feindliche_kraefte_in_den_indischen_schriften
https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/09/13/hindernisse-in-der-sadhana/#feindliche_kraefte_in_den_indischen_schriften

Eigenart dieser Krafte vertraut ist, leicht erkennen, was geschieht. Und
schlieBlich kann es sich auch nur um eine Attacke handeln und nicht um
Besessenheit oder eine Einwirkung; die Person kann dann ihr Getrenntsein
bewahren und wird nicht fortgerissen; sie widersteht.

Es gibt Menschen, die niemals von feindlichen Kraften berdhrt werden.”
Was sind feindliche Krafte

Es handelt sich vornehmlich um Wesenheiten, welche von der universalen Vital-
Ebene stammen und sich weigern, an der menschlichen Evolution teilzunehmen.
Es sind Krafte der Falschheit, welche den spirituellen Fortschritt und die
Umwandlung der niederen Natur (Physis, Vital und Mental) zu verhindern
suchen.

Diese Wesen sind in der Regel nicht verkoOrpert, sondern sie existieren auf
einer Uberphysischen Ebene. Mit dem normalen Bewusstsein konnen diese Krafte
nicht direkt wahrgenommen werden. Doch kann man ihren Einfluss oft sehr genau
spliren. Siehe Wie wirken feindliche Angriffe.

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 4:

»,Die niedere Natur an sich ist nicht feindlich, sondern unwissend und
ungottlich.

Die feindlichen Krafte hingegen sind antigéttlich, nicht nur ungéttlich; sie
machen sich die niedere Natur zunutze, verderben sie, erfillen sie mit
irregeleiteten Bewegungen, beeinflussen hierdurch die Menschen und versuchen
sogar, in sie einzudringen und von ihnen Besitz zu ergreifen oder zumindest
sie vollig zu beherrschen. ..“

,Diese sind Krafte und Wesen, die danach trachten, die Falschheiten, die sie
in der Welt der Unwissenheit erschufen, aufrechtzuerhalten und sie als die
Wahrheit auszugeben, der die Menschen zu folgen haben. In Indien werden sie
asuras, raksasas, pisacas genannt (Wesen des jeweilig mentalisierten Vitals,
des mittleren Vitals und der niederen vitalen Ebenen), die sich in
Widerstreit mit den Go6ttern, den Machten des Lichtes, befinden. Auch sie sind
Machte und auch sie haben ihr kosmisches Feld, in dem sie ihre Herrschaft und
Tatigkeit ausiben; einige von ihnen waren einst goéttliche Machte (die
friheren GOotter, purve devah, wie sie im Mahabharata genannt werden), die
durch ihr Aufbegehren gegen den gottlichen Willen, der hinter dem Kosmos
steht, der Dunkelheit anheimfielen. Das Wort ,Erscheinungen’ bezieht sich auf
die Formen, die sie annehmen, um die Welt zu beherrschen — Formen, die oft
falsch sind und immer die Falschheit verkdrpern, manchmal auch
pseudog6éttliche Formen.*

,Es ist eine allen Yogis und Okkultisten in Europa und Afrika sowie in Indien
seit undenklichen Zeiten bekannte Tatsache, dass, wo immer Yoga ausgeilbt oder
ein Yagna (yajna = Opfer) dargebracht wird, sich die feindlichen Krafte
sammeln, um es unter allen Umstanden zu unterbinden. Es ist bekannt, dass es
eine niedrigere Natur und eine hohere, spirituelle Natur gibt, es ist
bekannt, dass beide nach verschiedenen Richtungen ziehen und dass zuerst die
niedrigere und dann die hohere starker ist. Es ist bekannt, dass sich die


https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/09/13/hindernisse-in-der-sadhana/#wie_wirken_feindliche_angriffe

feindlichen Krafte die Bewegungen der niedrigeren Natur zunutze machen und
durch sie die siddhi zu zerstdren oder zu verzogern suchen. Es steht schon in
den Upanishaden geschrieben («Es ist schwer, dem Pfad zu folgen, der scharf
ist wie des Messers Schneide»), und spater sagte Christus, «schwer ist der
Weg und schmal das Tor, durch welches man das Kénigreich des Himmels betritt»
und wiederum, «viele werden gerufen, doch wenige sind auserwahlt» — wegen
dieser Schwierigkeiten. Doch ist es ebenso seit altersher bekannt, dass jene,
die im Herzen aufrichtig und ehrlich sind und so bleiben, sowie jene, die
trotz aller Schwierigkeiten, Fehltritte oder Stirze auf, das GOottliche bauen,
[am Ziel] anlangen werden.”“

Asuras, Raksasas, Pisacas

Auszug aus dem Yoga Lexikon von Wilfried Huchzermeyer:

»Asura m, ungottliches Wesen, Damon, Titan.

Ursprunglich hatte dieses Wort genau die entgegengesetzte Bedeutung und steht
im Veda (mit Ausnahme einiger weniger Hymnen) und im Avesta der Parsen
(Ahura) fur das hdchste gottliche Wesen. Die spatere negative Bedeutung
entstand vermutlich aus der — eigentlich falschen — etymologischen Deutung a-
sura, un-gottlich.

Der Kampf zwischen Gottern (Devas) und Asuras ist ein haufig wiederkehrendes
Motiv in den indischen heiligen Schriften. Die Asuras, die ursprunglich
Krafte des Goéttlichen waren, sich jedoch in einer frihen Phase der Schopfung
wie gefallene Engel vom Einen abwandten, verfiligen lber gewaltige Krafte und
bringen die Gotter oft in Bedrangnis.

Die Bhagavadgita widmet sich das ganze 16. Kapitel dem ,Yoga der

{ n

Unterscheidung der zwischen dem GOottlichen und Asurischen’.
Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

»Asuras und raksasas gehdren nicht der Erd-Ebene, sondern Uberphysischen
Welten an; sie beeinflussen jedoch das Erdenleben und machen die Herrschaft
uber das menschliche Dasein, den menschlichen Charakter und die menschliche
Tat den Gottern streitig. Sie sind Machte der Dunkelheit, die mit den Machten
des Lichtes ringen.

Manchmal ergreifen sie von den Menschen Besitz, um durch sie zu wirken,
manchmal werden sie auch mit einem menschlichen Kdérper geboren. Sobald sie
nicht langer im Spiel erforderlich sind, werden sie sich entweder wandeln
oder sie werden verschwinden oder nicht mehr versuchen, sich in das
Erdenspiel einzumischen.”

sTatsachlich sind die asuras die dunkle Seite der mentalen Ebene oder genauer
des vitalen Mentals. Dieses Mental ist der eigentliche Bereich der asuras.
Ihr hauptsachliches Charakteristikum ist egoistische Starke und Kampf, die
das hohere Gesetz nicht anerkennen. Der asura besitzt Selbstkontrolle, tapas
[Askese] und Intelligenz, doch all dies um seines Egos willen.

Auf der niederen vitalen Ebene nennen wir die entsprechenden Formen raksasas
— sie verkorpern heftige Leidenschaften und Einflisse. Es gibt auch noch
andere Arten von Wesen auf der vitalen Ebene, die pishachas und pramathas
genannt werden und sich mehr oder weniger im Physisch-Vitalen manifestieren.


https://edition-sawitri.de/katalog/das-yoga-lexikon

Auf der physischen Ebene sind die korrespondierenden Formen dunkle Wesen,
eher Krafte als Wesen — das, was die Theosophen die Elementarwesen nennen.
Sie sind keine ausgepragt individualisierten Geschopfe wie die raksasas und
asuras, sondern unwissende und dunkle Krafte, die auf der feinen physischen
Ebene wirken. Das, was wir im Sanskrit bhutas nennen, gehdrt zu dieser
Klasse. Es gibt zwei Arten von Elementarwesen, die einen sind bdsartig und
die anderen nicht.

Es gibt keine asuras auf den hdéheren Ebenen, wo die Wahrheit herrscht, auler
im vedischen Sinn — ,das GOttliche in seiner [urspringlichen] Starke‘. Die
mentalen und vitalen asuras sind lediglich Abweichungen dieser Macht.“

Wie wirken feindliche Angriffe

Feindliche Angriffe zeichnen sich durch eine Unmittelbarkeit und eine
Absolutheit aus. Plotzlich ist alles ganz anders und heftig. Aus dem Nichts
tauchen plétzlich Probleme auf der kdrperlichen, vitalen oder mentalen Ebene
auf, dies ohne ein entsprechendes Vorzeichen. Doch lassen wir lieber Sri
Aurobindo sprechen:

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 4:

»Feindliche Krafte greifen jeden Sadhak an; manche sind sich dessen bewusst,
andere nicht. Ihr Ziel ist, entweder die Person zu beeinflussen oder sich
ihrer zu bedienen oder ihre Sadhana oder Arbeit zu verderben, oder irgendein
anderes Motiv dieser Art. Es ist nicht ihr Ziel, den Sadhak zu prifen, aber
ihre Attacke kann von der Macht, die [den Sadhak] lenkt, als Prifung benutzt
werden.

,Die Wesen der vitalen Welt versuchen sehr haufig anzugreifen und zu drohen,
nachdem eine gute Erfahrung stattgefunden hat oder ein entscheidender
Fortschritt erzielt wurde .. Sie haben immer die Hoffnung, den Sadhak durch
ihre Attacken und Drohungen von seinem Pfad ablenken zu konnen.“

,Es findet immer ein Kampf zwischen den Kraften des Lichtes und den
entgegengesetzten Kraften statt; wenn eine wahre Bewegung, ein wahrer
Fortschritt zu verzeichnen ist, versuchen letztere eine falsche Bewegung
einzuschleusen, um den Fortschritt anzuhalten oder zu verzégern. Manchmal
geschieht das, indem sie alte Bewegungen in dir aufwihlen, die noch die Macht
zur Wiederkehr besitzen; manchmal gebrauchen sie Bewegungen und Gedanken aus
der Atmosphare, Dinge, die von anderen gesagt werden, um das Bewusstsein zu
storen. Wenn im Physischen ein stetiger Friede, das Wirken der Yoga-Kraft und
das Selbst-Geben des Wesens gefestigt werden kdénnen, entsteht eine sichere
Grundlage; dann gibt es keine derartigen Schwankungen mehr, obwohl
Schwierigkeiten an der Oberflache noch andauern kdénnen.*

,Die bdésen Krafte sind Entstellungen der Wahrheit durch die Unwissenheit — in
jeder vollstandigen Umwandlung missen sie verschwinden und die Wahrheit
hinter ihnen befreit werden. In diesem Sinne kann man sagen, dass sie durch
Zerstorung umgewandelt werden.”

Satprem beschreibt das Wirken der feindlichen oder gegnerischen Kraften sehr



anschaulich:

Auszug aus Sri Aurobindo oder das Abenteuer des Bewusstseins, von Satprem:
(ISBN 978-3-87348-166-4, deutsche Ubersetzung Cay Hehner)

,Es besteht eine weitere Schwierigkeit. Die Schwingungen der anderen Menschen
oder des universellen Vitals sind nicht die einzigen, welche den Suchenden
storen (tatsachlich ist es praktisch unmdglich, zwischen beiden Arten zu
unterscheiden, da die Individuen lediglich Relaisstationen des universellen
Vitals und des universellen Mentals sind und die Schwingungen in einem
geschlossenen Kreislauf endlos von einem zum anderen flielen). Es gibt einen
Schwingungstypus besonderer Art, der sich durch seine Plotzlichkeit und
Gewalt auszeichnet. Der Suchende spirt sie buchstablich massiv uUber sich
hereinbrechen; innerhalb weniger Augenblicke gerat er ,auller sich’, wird
vollkommen blind gegen das, was seinen eigentlichen Daseinsgrund, sein
Streben, seinen Zweck ausmacht, als sei alles hinweggefegt, vergessen,
desintegriert und allen Sinnes bar. Hier handelt es sich um das, was Sri
Aurobindo und die Mutter als feindliche Krafte bezeichnen. Diese aullerst
bewussten Krafte scheinen als einziges Ziel zu haben, den Suchenden zu
entmutigen oder ihn von dem gewahlten Ziel abzubringen. Und die ersten
Vorboten ihrer Gegenwart sind unibersehbar: Die Freude verdustert sich, das
Bewusstsein verdistert sich, und alles scheint von einer Atmosphare groler
Tragik umwdlkt. Dort wo Leiden gegenwartig ist, kann man der Prasenz des
Widersachers sicher sein. Tragdédien sind ihr bevorzugtes Aktionsfeld, dort
konnen sie ein Maximum an Schaden anrichten, denn sie spielen einem sehr
alten Gegeniuber in uns zu, einem der auch dann noch nicht von seinem Hang zum
Tragischen ablassen kann, wenn er langst nach Entlastung schreit. Ihre
vordringlichste Sorge ist es im allgemeinen, uns plotzlich extreme,
uniberlegte und vor allem unwiderrufliche Entscheidungen aufzundtigen, welche
den groBtmoglichen Abstand zwischen uns und den gewahlten Weg bringen — die
Schwingung wird klemmig und immer beklommener, schrill und fordert
augenblickliche Ausfuhrung. Oder sie demontieren mit bemerkenswerter
Festigkeit das systematische Vorgehen unserer Suche, um uns zu demonstrieren,
dass wir Trugbildern aufsitzen, uns illusionare Vorstellungen machen und dass
bei unseren Bestrebungen gar nichts herauskommen koénne. Oder andernfalls
schaffen sie haufig einen depressiven Zustand und zielen dabei immer auf ein
anderes wohlbekanntes Gegenuber, welches Sri Aurobindo the man of sorrows,
den Schmerzensmann nennt: ein Geselle.. der sich mit einem siebenfaltigen
Umhang der Tragodie und des Schwermuts bedeckt und sein Dasein nie als
gerechtfertigt ansehen kann, solange es nicht ungeheuer jammervoll gerat. All
diese Schwingungen der Verwirrung, welche wir ,unsere’ Schmerzen, ,unsere’
Probleme nennen, ziehen als unmittelbares Resultat die Schwachung oder
Auflosung unseres schutzenden ,Schneefeldes’ nach sich: womit Tir und Tor
sperrangelweit offen waren fir die feindlichen Krafte. Sie haben tausend und
eine Art, uns anzugreifen, denn es handelt sich sehr wohl um einen Angriff,
und je entschiedener wir auftreten, desto erbitterter werden sie.”

Schutz vor feindlichen Kraften

Die feindlichen Krafte haben nur solange Einfluss auf uns, wie wir noch
Schwachstellen haben, durch die sie uns angreifen kénnen. Gott lasst diese


https://www.yoga-onlineshop.ch/produkt/sri-aurobindo-oder-das-abenteuer-des-bewusstseins/
https://www.integrale-lebensschule.ch/satprem/

Krafte nur deshalb zu, da dadurch unsere spirituelle Entwicklung angeregt
wird. Aufrichtigkeit, Achtsamkeit und Gleichmut sind die besten Mittel, die
Angriffe abzuwehren.

Auszug aus Sri Aurobindo oder das Abenteuer des Bewusstseins, von Satprem:
(ISBN 978-3-87348-166-4, deutsche Ubersetzung Cay Hehner)

»Die Methode fur den Umgang mit den feindlichen Kraften ist die gleiche wie
jene, die auch fur alle anderen Schwingungen gilt: Schweigen und innere
Unbewegtheit, welche die Brecher uUber sich ergehen lasst. Vielleicht gelingt
es nicht gleich beim ersten Mal, ihre Angriffe aufzuldsen, doch mehr und mehr
werden wir die Erfahrung machen kdénnen, dass sie dazu ubergehen, sich an der
Oberflache unseres Wesens abzuspielen; vielleicht sind wir erschittert und
aufgebracht, und doch sind wir uns im tiefsten Inneren unseres ,Zeugens’
gewahr, der dort ungeruhrt steht — er ist nie gerihrt — und nicht leidet. Man
fallt, und man erhebt sich wieder, jedesmal um etwas starker. Die einzige
Sinde heillt Verzweiflung. Praktisch ist der Suchende im integralen Yoga
Angriffen mehr ausgesetzt als Aspiranten anderer Richtungen (Sri Aurobindo
sprach haufig davon, dass sein Yoga eine regelrechte Schlacht sei), denn er
sucht, alles in seinem Bewusstsein zu umfassen, ohne irgendetwas auszulassen,
da es nicht allein eine Bahn in die seligen HOhen zu brechen gilt, nicht nur
einen Schatzhiter zu Uberwinden, sondern viele Passagen zu erschlieBen,
rechts und links und unten und auf jeder Ebene des Wesens, und mehr als einen
Schatz zu entdecken.”

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 4:

»Es gibt zwei Dinge, die es ihnen [den feindlichen Kraften] unméglich machen,
auch nur vorubergehend mit einem Angriff auf das Mental oder Vital Erfolg zu
haben:

e erstens, eine uneingeschrankte Liebe, Weihung und volles Vertrauen, die
durch nichts erschittert werden koénnen;

e zweitens, Ruhe und Gleichmut im Vital und im Mental, die zu einem
grundlegenden Wesenszug der inneren Natur geworden sind.

Suggestionen konnen sich dann noch einstellen, aullerliche Dinge konnen schief
gehen, aber das Wesen bleibt ungefahrdet. Jedes einzelne der beiden Dinge
reicht aus, und in dem Mall, in dem sie zunehmen, nimmt die Existenz der
feindlichen Krafte als ein Phanomen des inneren Lebens ab, obwohl sie in der
auBeren Atmosphare noch weiterbestehen kdnnen.*

Abendgesprédche mit Sri Aurobindo:

Schiler: Wie kann man sich gegen die Angriffe und den Einfluss des Asuras
schutzen?

Sri Aurobindo: Durch Reinheit und Aufrichtigkeit bist du vor den Asuras
sicher. Sie koénnen dir Schlage versetzen, sie kdnnen dein Mental tauschen und
vernebeln, sie konnen dich zuruckhalten und dich Fehler machen lassen, aber
wenn du das weife Licht der Reinheit und Aufrichtigkeit besitzt, dann konnen
sie dir kein Leid zufugen. Es gibt keinen endgultigen Absturz — du wirst


https://www.yoga-onlineshop.ch/produkt/sri-aurobindo-oder-das-abenteuer-des-bewusstseins/
https://www.integrale-lebensschule.ch/satprem/
https://www.yoga-onlineshop.ch/produkt/abendgespraeche-mit-sri-aurobindo/

hindurch kommen.
Feindliche Krafte in den indischen Schriften

Die heiligen indischen Schriften, wie Puranas, Ramayana und Mahabharata,
berichten von den feindlichen, damonischen Kraften und wie diese mit den
Kraften des Lichts (Gotter) kampfen.

Auszug aus DIE MUTTER, eine Kurzbiografie von Wilfried Huchzermeyer:

»,Die alten indischen Sanskrit-Schriften enthalten zahlreiche Berichte vom
Kampf zwischen den asurischen (gottfeindlichen) und den gottlichen Kraften.
Dieser Gedanke ist schon im Veda ausgesprochen, ..

Auch das Mahabharata und die Puranas berichten von Kampfen zwischen den
Gottern und den Asuras, und das Mahabharata selbst ist eine Geschichte eines
Kampfes zwischen zwei Parteien, die jeweils Dharma (RechtmaBigkeit) und
Adharma (Unrecht) reprasentieren. ..

Obgleich in diesen alten Berichten die gottliche Seite am Ende stets den Sieg
davontragt, erringen die Asuras bisweilen beachtliche und beangstigende
Erfolge, die die gottlichen Krafte an den Rand einer vernichtenden Niederlage
bringen und den Asuras vorubergebend die Vorherrschaft sichern.”

In der Bhagavadgita erwahnt Sri Krishna, dass er in jedem Zeitalter sich
inkarniert, um das Bdse zu bekampfen und um die Guten zu beschutzen. Immer
dann, wenn die Rechtschaffenheit (Dharma) in Adharma zerfallt, erscheint er
auf der Erde, um das Dharma wieder aufzurichten.

Bhagavadgita (4,7 und 4,8), zu hdren auf YouTube:

yada yada hi dharmasya
glanir bhavati bharata |
abhyutthanam adharmasya
tadatmanam srjamyaham || 4,7

Wann immer der Dharma verfallt

und der Adharma

sich erhebt, o Bharata,

dann bringe Ich Mich selbst hervor.

paritranaya sadhunam
vinasaya ca duskrtam |
dharma-samsthapanarthaya
sambhavami yuge yuge || 4,8

Zum Schutze der Guten

und zur Vernichtung der Bodsen
entstehe Ich in jedem Zeitalter,
um den Dharma wieder aufzurichten.

Einfluss der feindlichen Krafte in der heutigen Zeit

Gemass Sri Aurobindo haben Macht, Reichtum und Geschlecht die groésste


https://www.youtube.com/watch?v=zVfHco4dKZw

Anziehungskraft auf das menschliche Ego, was wiederum asurische Krafte
anzieht. Wir sehen heutzutage, wie sehr die Demokratie in Gefahr ist und mehr
und mehr Staaten von autokratischen oder diktatorischen Herrschern regiert
werden. Auch der Einfluss des Geldes schafft vermehrt unmenschliche
Strukturen, indem die Kluft zwischen wohlhabenden und armen Menschen immer
grésser wird. Wer Geld hat, der bestimmt.

Mirra Alfassa (die Mutter) in CWM (Collected Words of the Mother):

,Die Welt, wie sie heute ist, befindet sich zum groften Teil unter dem
Einfluss der gegnerischen Krafte. Wir nennen sie gegnerisch, weil sie das
Gottliche Leben nicht mochten: sie widersetzen sich dem GOottlichen Leben. Sie
mochten, dass die Dinge bleiben, wie sie sind, weil das ihr Feld und ihre
Macht in der Welt ist. Sie wissen sehr wohl, dass sie alle Macht und allen
Einfluss verlieren werden, sobald sich das Gottliche manifestiert. So kampfen
sie offen und vollstandig gegen das Gottliche, und wir missen ihnen Stick fir
Stick, nach und nach, alles entreillen, was sie im auBeren Leben gewonnen
haben.*

Vor allem im letzten Jahrhundert wahrend der beiden Weltkriege versuchten die
feindlichen Krafte die Welt in Chaos und Barbarei zu sturzen. Besonders in
der Zeit um 1940 stand die zivilisierte Welt auf der Kippe.

Auszug aus DIE MUTTER, eine Kurzbiografie von Wilfried Huchzermeyer:

»Ein ahnliches Drama spielte sich nun in der Welt des 20. Jahrhunderts ab.
Wahrend Sri Aurobindo und die Mutter sich bemihten, die Grundlage fur ein
neues goldenes Zeitalter zu legen, schraubten machtige Damonen wie Hitler und
Stalin die Zeit zuruck und erschreckten die Welt mit ihren Graueln. Von
diesen beiden bildete Hitler die unmittelbare Gefahr, da er einen
unstillbaren Drang nach Weltherrschaft hatte und systematisch sein Reich
ausdehnte. Sri Aurobindo war gut informiert Uber alle wesentlichen
Weltereignisse, obgleich er sich vom 6ffentlichen Leben zurickgezogen hatte,
und er setzte hier und da seine Kraft ein, um den Gang der Dinge positiv zu
beeinflussen. Sein Yoga war im Gegensatz zu anderen indischen Systemen nicht
losgeldost von den Entwicklungen der Welt; die Herabkunft des Supramentalen
war verknupft mit der Notwendigkeit eines gewissen Fortschrittes, einer
gewissen Empfanglichkeit der Erde als solcher, und eine atavistische Kraft
wie Hitler bildete ein groBRes Hindernis fur sein Werk. ...”

Die Macht des Geldes

Der richtige Umgang mit Geld muss gelernt sein. Geld ist ein enorm grosses
Machtmittel. Die beste Einstellung zum Geld ist, wenn man sich als Verwalter
des Geldes sieht, das der gottlichen MUTTER gehOrt. Der Integrale Yoga wendet
sich nicht vom Geld ab, wie viele spirituelle Lehren es fordern, sondern
versucht es wieder in den Besitzt des Gottlichen zurickzubringen.

Sri Aurobindo in ,Die Mutter‘ — Rascher Verlag, 1945:

»Geld ist das sichtbare Zeichen einer universellen Kraft, die in ihrer
irdischen Gestalt auf der vitalen und physischen Ebene ihre Auswirkung hat



und in der Gesamtheit des aulleren Lebens unentbehrlich ist. Seinem Ursprung
und seinem wahren Wirken nach gehdrt es dem Gottlichen an. Es wurde wie die
anderen Machte des Gottlichen herabgesandt, und hier konnte es durch die
Unwissenheit der niederen Natur widerrechtlich zur Befriedigung des Ego
gebraucht oder von den asurischen Einflissen gefangen gehalten und verkehrt
werden zu ihren Zwecken. Das Geld ist eine der drei Krafte (Macht, Reichtum,
Geschlecht), die die grolte Anziehungskraft auf das menschliche Ego und den
Asura haben und die gewOhnlich von denen, die sie besitzen, schlecht
verwaltet und ebenso schlecht angewendet werden. Die ihn suchen und die ihn
haben, werden vom Reichtum oft mehr besessen als sie ihn besitzen; nur wenige
kdnnen sich ganz von dem entstellenden Einfluss frei machen, der dem Reichtum
innewohnt, da er seit langem ein Raub des Asura und durch ihn entartet ist.
Aus diesem Grunde bestehen die meisten Lehren auf einer strengen
Selbstkontrolle, auf Lossagung von allen Banden des Reichtums und Verzicht
auf jeden persoénlichen und egoistischen Wunsch ihn zu besitzen. Manche Lehre
verhangt sogar Bann lUber das Geld und allen Reichtum und erklart das Leben in
nackter Armut als die einzig wahre, geistige Haltung. Aber das ist ein
Irrtum, er lasst die Macht in den Handen feindlicher Krafte; den Reichtum
zuruckerobern fur das Gottliche und ihn gottlich gebrauchen fur ein
gottliches Leben, das ist der supramentale Weg des Sadhaka.

Du musst dich nicht mit einem asketischen Schauer von der Macht des Geldes,
den Moglichkeiten, die es dir gibt, den Dingen, die es dir bringt, abwenden,
ebenso wenig aber eine rajasische [leidenschaftliche] Bindung an diese Dinge
oder ein zu groBes Wohlgefallen an ihnen nahren, denn sonst wirst du Sklave
jener Befriedigungen, die sie geben. Betrachte den Reichtum lediglich als
eine Macht, die der [g6ttlichen] Mutter zurickerobert und ihrem Dienst
untergeordnet werden muss.

Aller Reichtum gehdrt dem Gottlichen und die, die ihn haben, sind seine
Verwalter und nicht seine Eigentumer. Heute ist er hier, morgen sonst wo.
Alles hangt von der Art ab, wie sie das Pfand verwalten, so lange es ihnen
gegeben ist, in welchem Geist, mit welchem Gewissen und zu welchen Zwecken
sie von ihm Gebrauch machen.

Beim persdnlichen Gebrauch von Geld betrachte alles, was du hast, erwirbst
oder verwendest, als das Eigentum der Mutter. Fordere ihr nichts ab, aber
nimm, was du von ihr empfangst und verwende es zu dem Zweck, zu dem es dir
gegeben wurde. Sei vollig uneigennutzig, vOollig gewissenhaft, genau, sorgsam
in jeder Einzelheit, ein guter Treuhander. Sei immer eingedenk, dass das, was
du verwaltest, die Besitztimer der [gOttlichen] Mutter sind und nicht deine
eigenen. Andererseits breite alles, was du fur sie erhaltst, gewissenhaft vor
ihr aus, verwende nichts davon fur deine eigenen oder fir eines anderen
Menschen Zwecke.

In der supramentalen Schépfung muss die Kraft des Geldes den Handen der
gottlichen Macht wiedergegeben sein und zur Ordnung, zur wahren, schdnen und
harmonischen Ausgestaltung eines neuen, vergottlichten, vitalen und
physischen Lebens verwendet werden. In welcher Weise dies geschehen wird,
bestimmt die g6ttliche Mutter in ihrer schopferischen Vision. Vorher aber



muss die Macht des Geldes fir sie zuruckerobert werden. Der tuchtigste
Kampfer wird hier derjenige sein, der in diesem Teil seines Wesens standhaft,
vielseitig, frei vom Ego und ohne Ruckforderung, Vorbehalt noch Zdgerung ist
und somit ein reines und machtiges Strombett fir die hochste Macht.“

Fazit

Je mehr man sich durch die Sadhana vom Einfluss des Ego auf Physis, Vital und
Mental l6sen und diese in die Obhut des hervortretenden seelischen oder
psychischen Wesens geben kann, desto besser kann man sich auch vor
feindlichen Angriffen schitzen.

Hindernisse oder das Widersacher-Prinzip gehdren zur spirituellen Entwicklung
dazu und haben immer den Zweck, achtsam zu sein, damit Schwachstellen
aufgedeckt werden konnen. Auf diese Weise kann man sich standig
weiterentwickeln und man bleibt nicht stehen.

o

Beitrag von Jean-Pierre Wicht

Ich danke Wilfried Huchzermeyer fur die Durchsicht des Textes und flr seine
Verbesserungsvorschlage.


https://www.integrale-lebensschule.ch/portrait-jean-pierre/
https://www.integrale-lebensschule.ch/portrait-jean-pierre/
https://edition-sawitri.de/

