Sadhana des Integralen Yoga gemass Sri
Aurobindo

Im Integralen Yoga existieren im Gegensatz zu den traditionellen Yogasystemen
keine allgemeingultigen Anleitungen fur eine entsprechende Sadhana.

Sri Aurobindo und die MUTTER haben Ihre Schiler jeweils direkt sowie
individuell angeleitet. Zudem haben sie nur diejenigen Schulerinnen und
Schiuler zu diesem Weg zugelassen, welche den inneren Ruf dazu erhalten haben.

Dank der vielen Briefe von Sri Aurobindo an seine Schiler/innen erhalten wir
einen Einblick in die Sadhana des Integralen Yoga. Dieser Blog-Beitrag
enthalt zahlreiche Ausziige aus seinen Briefen mit entsprechenden Anleitungen.

Inhaltsverzeichnis

e Einleitung
e Begriffsdefinition

e Das Ziel des Integralen Yoga

e Die Grundvoraussetzungen des Pfades
o Seelischer Ruf und inneres Bereitsein
o Aufrichtigkeit, Wahrhaftigkeit (sincerity)
o Streben (aspiration)



https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/02/08/sadhana-des-integralen-yoga-gemaess-sri-aurobindo/
https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/02/08/sadhana-des-integralen-yoga-gemaess-sri-aurobindo/
https://www.integrale-lebensschule.ch/wp-content/uploads/seerose-rot-2.jpg
https://www.integrale-lebensschule.ch/integraler-yoga/
https://www.integrale-lebensschule.ch/sri-aurobindo/
https://www.integrale-lebensschule.ch/mirra-alfassa-mutter/
https://www.integrale-lebensschule.ch/2024/05/02/briefe-ueber-den-yoga-sri-aurobindo/

o Glaube (faith)
o Hingabe (surrender)
o Beharrlichkeit und Ausdauer (persistence and perseverance)
e Die Grundlage der Sadhana
o Das ruhige Mental
o Ruhe, Stille, Friede, Schweigen
o Gleichmut (samata)
e Sadhana im Integralen Yoga
o Sadhana durch Arbeit (Karma)
o Sadhana durch Konzentration, Meditation und Japa
= Sadhana durch Konzentration
» Sadhana durch Meditation
» Sadhana durch Japa (Rezitieren von Mantren)
o Sadhana durch Liebe und Hingabe (Bhakti)
e Fazit

Einleitung

Die heutige westliche Auffassung von Yoga und was Sri Aurobindo unter dem
Begriff des (Integralen) Yoga versteht, ist in seinen Zielsetzungen hdchst
verschieden. Wahrend sich die moderne Yogaszene mehr um die Gesunderhaltung
von Korper und die mentale Gesundheit kimmert, geht es im Integralen Yoga
darum, sich vollstandig dem Gottlichen zu weihen und alle Bereiche des Lebens
zu vergottlichen.

Wilfried Huchzermeyer schreibt im Yoga Lexikon:

»In der westlichen Offentlichkeit wird der Begriff Yoga meist mit den
Kérperiibungen des Hatha-Yoga in Verbindung gebracht, da diese Ubungen groRe
Popularitat erlangten und zum Teil auch, insbesondere in den USA, von
prominenten Schauspielern, Musikerinnen oder auch Politikern praktiziert
werden. In diesem Kontext ist der Yoga haufig eher der Rubrik Fitness und
Wellness zuzuordnen oder auch den Bereichen von Therapie, Rickenschulung und
Mentaltraining, in denen er ebenfalls viel Anerkennung und Verbreitung
gefunden hat.”

Es gibt heutzutage immer noch viele traditionelle Yogasysteme mit einem
spirituellen Hintergrund, welche die Gottesverwirklichung zum Ziel haben,
doch unterscheiden sich auch diese Systeme vom Integralen Yoga (siehe auch
Das Ziel des Integralen Yoga).

Da der Integrale Yoga ein sehr schwieriger Weg ist, eignen sich nicht alle
Menschen fur diesen Pfad. Gemass Sri Aurobindo muss ein klarer innerer Ruf
der Seele (seelisches Wesen, siehe auch Das zentrale Wesen) erfolgen, um
diesen Weg erfolgreich gehen zu konnen.

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

»Alle konnen, sofern sie den Willen haben, eine Art Yoga ausiiben, so wie es
ihrer Natur entspricht. Es gibt jedoch nur wenige, von denen man sagen kann,
sie hatten eine Befahigung fir diesen [Integralen] Yoga. Einige koénnen die


https://edition-sawitri.de/katalog/das-yoga-lexikon
https://www.integrale-lebensschule.ch/2024/12/16/sadhana-des-integralen-yoga-gemaess-sri-aurobindo/?preview_id=2766&preview_nonce=7f10737293&preview=true#das_ziel_des_integralen_yoga
https://www.integrale-lebensschule.ch/2022/02/15/das-zentrale-wesen/

Fahigkeit entwickeln, andere hingegen kdnnen es nicht.“

Der Integrale Yoga kennt zudem im Gegensatz zu den meisten Yogasystemen keine
festgelegten Ubungen und Methoden in seiner Sadhana.

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

». Die Sadhana dieses Yoga geht nicht durch eine festgelegte mentale Lehre
vonstatten oder durch vorgeschriebene Formen der Meditation, durch mantra
oder andere Dinge, sondern durch Streben, durch nach innen oder oben
gerichtete Konzentration, durch das Sich-Offnen fiir einen Einfluss, fiir die
Gottliche Macht Uber uns und ihr Wirken, fur die Gottliche Gegenwart im
Herzen und durch die Zuriickweisung all dessen, was diesen Dingen fremd ist.
Und allein durch Glauben, Streben und Hingabe kann dieses Sich-0ffnen
erfolgen.”

Sri Aurobindo in Die Synthese des Yoga:

»Es gibt drei wichtige Zige des Handelns, wenn die hdéhere Natur integral auf
die niedere einwirkt. Zunachst handelt sie nicht nach einem festgelegten
System und in einer bestimmten Reihenfolge, wie das bei den spezialisierten
Yoga-Methoden der Fall ist.

Vielmehr wirkt sie frei, einmal hier und einmal dort, und doch stufenweise
immer intensiver und zielvoller, so wie es durch das Temperament des
einzelnen Menschen, in dem sie wirkt, bestimmt wird. Sie gebraucht die
Lauterung und Vervollkommnung der verwendbaren Materialien, die seine Natur
darbietet, und ebenso die Widerstande, mit denen sie opponiert. In gewissem
Sinne hat darum im Integralen Yoga jeder Mensch seine eigene Yoga-Methode.
Doch gibt es gewisse allgemeine Grundzuge des Wirkens, die fur alle gelten
und es uns moglich machen, zwar gewiss kein Routinesystem, wohl aber ein
gewisses shastra, eine wissenschaftliche Methode des synthetischen Yoga zu
konstruieren. ..."

Begriffsdefinition

Sadhana ist von der Sanskritwurzel sadh abgeleitet, was «geradewegs auf ein
Ziel gerichtet, erfolgreich sein» bedeutet. Sadhana bezeichnet eine
Disziplin, welche unternommen wird, um ein bestimmtes geistiges Ziel zu
erreichen.

Eine Person, welche Sadhana praktiziert wird

e Sadhaka (mannliche Form) oder
e Sadhika (weibliche Form)

genannt.

Auszug aus dem Yoga Lexikon von Wilfried Huchzermeyer:

.,Sadhana n, Sadhana f, spirituelle Praxis, Ubung, Methode. Nach der Lehre der
meisten Yoga-Meister ist eine bewusst befolgte Ubungspraxis notwendig, um das
Ziel der Gottesverwirklichung zu erreichen. Ubungen wie Asana, Pranayama,


https://www.yoga-onlineshop.ch/produkt/die-synthese-des-yoga/
https://edition-sawitri.de/katalog/das-yoga-lexikon

Dhyana, Japa oder die regelmallige Lektlire inspirierter Schriften werden zur
Sadhana, wenn sie bestandig und mit spiritueller Zielsetzung durchgefihrt
werden.”

Das Ziel des Integralen Yoga

Das Ziel des Integralen Yoga ist nicht nur ein Aufstieg in gottliche
Bereiche, wie bei den herkémmlichen Yoga-Systemen, sondern auch eine
Herabkunft des Gottlichen in die niederen Bereiche (Mental, Vital und
Physis).

Eine genauere Beschreibung zu diesem Thema siehe auch meine Blogbeitrage:
Methoden und Ziel des Integralen Yoga und Unterschiede zwischen den
traditionellen Yoga-Arten und dem Integralen Yoqa.

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

,Der Weg des Yoga, dem man hier folgt, unterscheidet sich von anderen
Yogawegen in seinen Zielen; sein Ziel ist nicht, sich aus dem gewdhnlichen
unwissenden Weltbewusstsein in das gottliche Bewusstsein zu erheben, sondern
die supramentale Macht jenes gottlichen Bewusstseins in die Unwissenheit von
Mental, Leben und Korper herabzubringen, sie umzuwandeln, das Gottliche hier
zu manifestieren und ein gottliches Leben in der Materie zu schaffen. Dies
ist ein Ubermalfig schwieriges Ziel und ein UbermaRig schwieriger Yoga; vielen
oder den meisten wird er unmdglich erscheinen. Alle eingewurzelten Krafte des
gewdohnlichen, unwissenden Weltbewusstseins widersetzen sich ihm, verneinen
ihn und versuchen, ihn zu verhindern, und der Sadhak selbst wird sein eigenes
Mental, sein Leben und seinen Korper voll der hartnackigsten Hemmnisse gegen
die Verwirklichung dieses Yoga finden. Wenn du das Ideal mit ganzem Herzen
annehmen, allen Schwierigkeiten begegnen, die Vergangenheit mit ihren
Bindungen hinter dir lassen kannst, wenn du bereit bist, alles aufzugeben und
alles fur diese gottliche Moéglichkeit einzusetzen, allein dann kannst du
hoffen, die Wahrheit dahinter durch die Erfahrung zu entdecken. ..“

nsDas Ziel des Yoga ist, in die Gottliche Gegenwart, in das GOttliche
Bewusstsein einzutreten und davon erfullt zu sein, das Gottliche allein um
des GOottlichen willen zu lieben, in unserer Natur auf die Natur des
Gottlichen abgestimmt und in unserem Willen, unseren Werken und unserem Leben
das Instrument des Gottlichen zu sein. Es ist nicht das Ziel des Yoga, ein
groRer Yogi oder ein Ubermensch zu werden (obwohl dies méglich ist) oder sich
an das Gottliche um des Egos, des Stolzes oder des Vergnugens willen zu
klammern. Nicht moksa [ist das Ziel des Yoga], obwohl durch sie die Befreiung
und alles Ubrige kommen kann — all dies darf nicht unser Ziel sein. Das
Gottliche allein ist unser Ziel.“

.Das Ziel der Sadhana ist das Sich-Offnen des Bewusstseins gegeniiber dem
Gottlichen und die Wandlung der Natur. ..“

Die Grundvoraussetzungen des Pfades

Wie bereits oben beschrieben, versuchen die ,alten’ Yogasysteme das


https://www.integrale-lebensschule.ch/2022/04/12/methoden-und-ziel-des-integralen-yoga/
https://www.yogalehrerausbildung.ch/2024/08/10/yoga-seine-bedeutung-methoden-und-ziele/#unterschiede_zwischen_den_traditionellen_yoga-arten_und_dem_integralen_yoga
https://www.yogalehrerausbildung.ch/2024/08/10/yoga-seine-bedeutung-methoden-und-ziele/#unterschiede_zwischen_den_traditionellen_yoga-arten_und_dem_integralen_yoga

Bewusstsein in hdhere, gottliche Spharen emporzuziehen und dabei die niedere
Natur unangetastet zu lassen. Der Integrale Yoga gemass Sri Aurobindo hat
auch ein Herabbringen des Gottlichen in die niederen Ebenen zum Ziel, damit
diese Ebenen umgewandelt werden konnen. Dies nennt Sri Aurobindo die
supramentale Transformation.

Da die Erreichung dieses Ziels wesentlich schwieriger ist, als bei den
herkémmlichen Yogasystemen, erwahnt Sri Aurobindo gewisse Voraussetzungen, um
die Sadhana des Integralen Yoga erfolgreich ausiben zu kdnnen.

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

»,Das Ziel des Yoga ist immer schwer zu erreichen, doch dieser Yoga ist
schwieriger als irgendein anderer und nur fiir jene geeignet, die den Ruf fiir
ihn haben, die die Fahigkeit und den Willen besitzen, allem zu begegnen,
jeder Gefahr, selbst der des Fehlschlags, und die den Willen haben
vorwartszuschreiten einer volligen Selbstlosigkeit, Wunschlosigkeit und
Hingabe entgegen.“

Nachstehend werden folgende, von Sri Aurobindo erwahnten,
Grundvoraussetzungen fur den Integralen Yoga detailliert beschrieben:

e Seelischer Ruf und inneres Bereitsein

e Aufrichtigkeit, Wahrhaftigkeit (sincerity)

e Streben (aspiration)

e Glaube (faith)

e Hingabe (surrender)

e Beharrlichkeit und Ausdauer (persistence and perseverance).

Seelischer Ruf und inneres Bereitsein

Das im Innern verborgene seelische Wesen ist stets bestrebt, das Gottliche zu
suchen und zu verwirklichen. Doch muss dieser Ruf des seelischen Wesens
zuerst durch die schier undurchlassigen Schichten des
Oberflachenbewusstseins, bestehend aus Physis, Vital und Mental,
hindurchdringen.

Das lateinische Wort personare bedeutet hindurchténen. Wir missen zu einer
wahren Person werden, bei der die Seele ohne Behinderung hindurchtonen kann.
Erst wenn dieser Ton oder Ruf der Seele wahrnehmbar wird, ist eine
erfolgreiche Sadhana des Integralen Yoga moglich. Es gibt aber viele andere
Yoga-Arten, welche daraufhin vorbereiten kdnnen.

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

,Dieser Yoga bezieht nicht nur die Verwirklichung Gottes mit ein, sondern
auch eine vollige Weihung und Wandlung des inneren und auferen Lebens, bis es
bereit ist, ein gottliches Bewusstsein zu manifestieren und Teil einer
gottlichen Arbeit zu werden. Dies bedeutet eine innere, viel anspruchsvollere
und schwierigere Disziplin als es die rein ethischen und physischen
Enthaltsamkeit sind. Man darf diesen Pfad, der ungleich weitreichender und
mihsamer als die meisten Yogawege ist, nicht betreten, wenn man sich seines
seelischen Rufes und seiner Bereitschaft, bis zum Ende durchzuhalten, nicht



gewiss ist.“

»Mit Bereitschaft meine ich nicht eine Befahigung, sondern das Bereitsein.
Wenn der innere Wille vorhanden ist, allen Schwierigkeiten zu begegnen und
sie auf sich zu nehmen, ohne Ricksicht darauf, wie lange es dauern wird, dann
kann man sich auf den Weg machen.“

»Ein bloB rastloses Unbefriedigtsein mit dem gewdhnlichen Leben ist keine
genligende Vorbereitung fir diesen Yoga. Ein eindeutiger innerer Ruf, ein
starker Wille und groBe Stetigkeit sind fur den Erfolg im spirituellen Leben
vonnoten.“

,Der Drang, in das GOttliche einzutauchen, ist sehr selten. Gewdhnlich gibt
den Anstoll eine mentale Idee, ein vitaler Impuls oder sonst irgendein
unzulanglicher Grund — oder auch gar kein Grund. Die einzige Wirklichkeit ist
das geheime seelische Drangen, welches vom Oberflachenbewusstsein gar nicht
oder selten bemerkt wird.“

Aufrichtigkeit, Wahrhaftigkeit (sincerity)

Solange man im Oberflachenbewusstsein von Physis, Vital und Mental lebt,
unterliegt man der Tauschung. Das gottliche Wahrheitsbewusstsein kann sich so
im Menschen nicht entfalten. Immer wiederkehrende Ent-Tauschungen sind
willkommen, damit das Selbsterkennen mehr und mehr moéglich wird.

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:
»,Die eine unerlassliche Bedingung ist Wahrhaftigkeit.“

JWahrhaftigkeit im Vital ist am schwierigsten zu erreichen und wird am
dringendsten bendtigt.“

,Das Ziel dieses Yoga ist, sich einer hoheren Gottlichen Wahrheit jenseits
von Leben, Mental und Kdérper zu 6ffnen und diese drei in ihr Ebenbild zu
verwandeln. Diese Umwandlung kann jedoch erst dann stattfinden und die
Wahrheit selbst in dem ihr eigenen unverkennbaren Geist, in ihrem
vollkommenen Licht und ihrer wahren Substanz erkannt werden, wenn der gesamte
adhara *) grundlegend und geduldig gelautert wurde, plastisch geworden ist
und fahig, das zu empfangen, was sich jenseits der Deutungen des Mentals
befindet, jenseits der Begierden des vitalen Wesens und der Gewohnheiten des
physischen Bewusstseins und des physischen Wesens.“

*) Gefahrt, GefaB, Stutze; das, worin das Bewusstsein jetzt enthalten ist

» Die eine Voraussetzung, sich von diesen Dingen zu befreien, ist eine
vollstandige, zentrale Wahrhaftigkeit in allen Teilen des Wesens, und das
bedeutet ein absolutes Beharren auf der Wahrheit, auf nichts als der
Wahrheit. Damit wird auch die Bereitschaft fir schonungslose Selbstkritik und
flir ein wachsames Offensein gegeniber dem Licht entstehen und Unbehagen,
sobald die Falschheit auftaucht — all dies wird schlieflich das gesamte Wesen
lautern. ..“

»- Daher betonen wir so sehr die Wahrhaftigkeit im Yoga, und das bedeutet,
das ganze Wesen bewusst der einen Wahrheit, dem einen Go6ttlichen zuzuwenden.



Fir die menschliche Natur aber ist dies eine der schwierigsten Aufgaben, viel
schwieriger als strenger Asketizismus oder gluhende Frommigkeit. Auch die
Religion vermag diese vollkommen harmonische Wahrhaftigkeit nicht zu geben —
allein das seelische Wesen und ein einsinniges spirituelles Streben sind
hierzu fahig."“

Streben (aspiration)

Streben bedeutet ein ununterbrochenes inneres Rufen nach dem GOottlichen, ein
sich stdndiges Offnen gegeniiber den gottlichen Kr&aften. Es ist eine Haltung
einer inneren Empfangsbereitschaft, dies ohne Ehrgeiz, Begehren oder Kampf.

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

,Streben ist der Ruf nach dem Gottlichen — Wille ist der Druck einer
bewussten Kraft auf die Natur.”

»Streben bedeutet, die Krafte zu rufen. Sobald dann die Krafte darauf
reagieren, sollte ein natlrlicher Zustand von ruhiger, gesammelter, doch
spontaner Empfangsbereitschaft vorhanden sein.“

»ES hangt von dem Stadium ab, das man erreicht hat. Persdnliches Streben ist
notwendig, bis der Zustand eingetreten ist, in dem alles automatisch
geschieht und nur ein gewisses Wissen, eine gewisse Zustimmung fur die
Entwicklung notwendig sind. Das Herabziehen [der Kraft] geschieht meist in
dem Wunsch, Dinge fur sich zu erhalten; im Streben ist ein Sich-Geben
enthalten, damit das hohere Bewusstsein herabkomme und von einem Besitz
ergreife; je intensiver der Ruf, umso grofer ist das Sich-Geben.“

»Wenn Begehren nach etwas Gutem vorhanden ist, wird sich auch das Begehren
nach etwas Schlechtem einstellen. Der Wille und das Streben haben ihren
Platz, nicht aber das Begehren. Sobald ein Begehren auftritt, entstehen
Verhaftetsein, Forderung, heftiges Verlangen, Mangel an Gleichmut, die Sorge,
etwas nicht zu erhalten — all dies ist unyogisch.”

»Man sollte zufrieden sein mit dem, was man erhalt, und dennoch ruhig und
ohne Kampf weiterstreben, bis alles erreicht ist. Kein Begehren, kein Kampf —
Streben, Glaube, Offenheit und die Gnade.“

»,Das ist das seelische Streben, das seelische Feuer. Sobald sich das Vital
einmischt, kommt Ungeduld nach dem Ergebnis auf und Unzufriedenheit, sofern
dieses sich nicht sofort einstellt. Das muss aufhdren.

So ist die Natur des ungelauterten, vitalen Teils der Oberflache. Das wahre
Vital ist anders, ruhig und stark und ein machtvolles, dem GOttlichen
ergebenes Instrument. Damit dieses aber hervortreten kann, muss man zuerst
eine sichere Gelassenheit im Mental erlangen; wenn das Bewusstsein dort
gefestigt und das Mental ruhig, weit und frei ist, kann auch das wahre Vital
hervortreten.“

»Natlrlich, je ausgerichteter das Streben ist, umso rascher ist der
Fortschritt. Die Schwierigkeit entsteht, wenn sich entweder das Vital mit
seinen Begierden oder das Physische mit seinen alten, gewohnheitsmaligen



Regungen einmischt — wie es beinahe jedem geschieht. Hierdurch entstehen dann
Dirre und Widerstand in einem spontanen Streben. Diese Dirre ist ein
wohlbekanntes Hindernis in jeder Sadhana. Doch man muss ausharren und darf
sich nicht entmutigen lassen. Wenn man seinen Willen in diesen unfruchtbaren
Zeitspannen aufrechterhalt, werden sie vorubergehen, und nachher wird eine
groBere Kraft des Strebens und der Erfahrung méglich werden.”

Glaube (faith)

Eine wichtige Stutze fur eine erfolgreiche Sadhana ist der Glaube an das
Gottliche und das Vertrauen in die gottliche Fuhrung. Dies wird in der
Sanskrit-Sprache Sraddha genannt.

Bhagavadgita, 4,39: sSraddhavan labhate jhanam
,Wer Glauben hat, der erlangt Erkenntnis.”

Auszug aus dem Yoga Lexikon von Wilfried Huchzermeyer:

»Shraddha [sraddha] f, Glaube, Vertrauen; insbesondere der Glaube an das
Gottliche, an die heiligen Schriften, in denen es offenbart ist, oder an den
spirituellen Meister, der als sein Mittler wirkt. In Yogasutra 1.20 wird
Shraddha als eine von finf Qualitaten genannt, die helfen, die hochste
spirituelle Verwirklichung zu erlangen. In der Bhagavadgita 4.39 heillt es:
«Wer Glauben (Shraddha) hat, erlangt Wissen (spirituelle Erkenntnis,

Jiana) .»"

Glaube beruht auf einer Ahnung eines Wissens und der Wahrheit, die aus der
Tiefe des seelischen Wesens in uns erwachst, zu denen unser
Oberflachenbewusstsein noch keinen Zugang hat. Der Glaube kann mit der
Morgendammerung verglichen werden, welche das Aufsteigen der Sonne ankindigt.

Nachstehend einige Worte von Sri Aurobindo:
Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

»Glaube ist etwas, das dem Wissen vorangeht und nicht etwas, das ihm folgt.
Es ist das Erspahen einer Wahrheit, die das Mental noch nicht als Wissen
erkannt hat.

Nicht durch den Verstand kann man im Yoga vorankommen, sondern durch die
seelische und spirituelle Empfangsbereitschaft; was das Wissen und das wahre
Verstehen anbelangt, so wachsen diese in der Sadhana durch das Anwachsen der
Intuition und nicht des physischen Intellektes.“

»Glaube beruht nicht auf Erfahrung, er ist vor der Erfahrung vorhanden. Wenn
man den Yoga aufnimmt, geschieht dies meist nicht durch die Kraft der
Erfahrung, sondern durch die Kraft des Glaubens. Dies ist nicht nur im Yoga
und spirituellen Leben der Fall, sondern auch im gewdhnlichen Leben. Alle
Menschen der Tat, Entdecker, Erfinder, Wissenschaftler, schreiten durch den
Glauben voran, bis der Beweis erbracht oder die Sache getan ist, und sie
halten sich daran trotz Enttauschung, Fehlschlag, Gegenbeweis und Verneinung;
denn etwas Innerliches sagt ihnen, dass dies die Wahrheit ist und dass man
die Sache aufnehmen und durchfuhren muss. ..


https://edition-sawitri.de/katalog/das-yoga-lexikon

Glaube ist der Zeuge der Seele fiir etwas, das sich noch nicht offenbart hat,
das noch nicht erreicht oder verwirklicht wurde, das aber dennoch der
Wissende in uns als das Wahre empfindet, als zuhbéchst wert, dass man ihm
folgt oder es erreicht, auch wenn keine anderen Anzeichen vorhanden sind.
Dieses Etwas in uns kann andauern, selbst wenn das Mental keinen gefestigten
Glauben hat, selbst wenn das Vital dagegen kampft und aufbegehrt und sich
weigert. Wo gibt es den, der den Yoga ausibt und der nicht durch diese Zeiten
hindurch muss — durch lange Zeitspannen der Enttauschung, des Fehlschlags,
des Unglaubens und der Finsternis? Doch etwas erhalt ihn aufrecht und macht
weiter — ihm selbst zum Trotz —, da es fuhlt und mehr noch, da es weil, dass
es auf jeden Fall das Wahre ist, dem es folgt. Der grundlegende, der Seele
innewohnende Glaube ist, dass es das GOttliche gibt und dass es das einzige
ist, dem man zu folgen hat und nichts anderes im Leben einem Vergleich damit
standhalt. Solange ein Mensch diesen Glauben besitzt, ist er fur das
spirituelle Leben bestimmt, und selbst wenn seine Natur voller Widerstande,
voller Ablehnung und Schwierigkeiten ist, und selbst wenn er viele Jahre zu
kampfen hat, ist er dennoch fir den Erfolg im spirituellen Leben ausersehen.

u
.

,Der Ausdruck (blinder Glaube) hat keine wirkliche Bedeutung. Ich vermute, es
ist gemeint, dass man ohne Beweis nicht glauben kann; doch die
Schlussfolgerung, die sich aufgrund des Beweises formt, ist kein Glaube, sie
ist Wissen oder eine mentale Meinung. Glaube ist etwas, das man vor dem
Beweis oder Wissen hat und dir zum Wissen oder zu der Erfahrung verhilft. Es
gibt keinen Beweis dafiir, dass es Gott gibt, doch wenn ich an Gott glaube,
kann ich zur Erfahrung des GOottlichen gelangen.“

,Mentaler Glaube lberwindet den Zweifel und verhilft dir dazu, dich dem
wahren Wissen zu 6ffnen; vitaler Glaube verhindert die Angriffe feindlicher
Krafte oder schlagt sie zuridck und verhilft dazu, sich dem wahren
spirituellen Willen, der wahren spirituellen Tat zu 6ffnen; physischer Glaube
macht in aller physischen Finsternis, Tragheit oder im Leiden stark und
verhilft dazu, sich der Grundlage des wahren Bewusstseins zu 6ffnen;
seelischer Glaube 6ffnet dich der direkten Fihlung mit dem Goéttlichen und
verhilft zu Einung und Hingabe.“

»Nicht die Hingabe an das seelische Wesen wird gefordert, sondern die Hingabe
an das Gottliche. Man nahert sich dem GOottlichen durch Glauben; eine konkrete
Erfahrung findet als Ergebnis der Sadhana statt. Man kann keine unmittelbare
Erfahrung erwarten, ohne das Bewusstsein entsprechend vorzubereiten. Wenn man
den Ruf fuhlt, folgt man ihm; wenn kein Ruf erfolgt, besteht keine
Notwendigkeit, das Gottliche zu suchen. Der Glaube genigt fiur den Anfang; die
Vorstellung, man misse zuerst verstehen und verwirklichen, bevor man sich auf
die Suche begeben kann, ist ein mentaler Irrtum; wenn dies stimmen wirde,
ware die ganze Sadhana unmoglich. Eine Verwirklichung kann nur als Ergebnis
der Sadhana stattfinden und nicht ihre Voraussetzung sein.“

- Was ich mit einem zentralen Glauben meine, ist ein Glaube in der Seele
oder dem zentralen Wesen im Hintergrund, ein Glaube, der vorhanden ist,
selbst wenn das Mental schwankt und das Vital verzweifelt und das Physische
zusammenbrechen will, und der, nachdem die Anfechtung voruber ist, wieder
hervortritt und dich zuridck auf den Pfad drangt. Er kann stark und licht



sein, er kann in seiner Erscheinungsform fahl und schwach sein, doch wenn er
dich jedes Mal zum Weitergehen veranlasst, ist er das Wahre. Anfalle von
Verzagtheit, Finsternis und Verzweiflung sind eine Tradition auf dem Pfad der
Sadhana — in allen Yogasystemen, den O0stlichen und den abendlandischen,
scheinen sie die Regel zu sein. ..“

»Bis wir die Wahrheit erkennen (nicht mental, sondern durch Erfahrung, durch
eine Wandlung des Bewusstseins), brauchen wir den Glauben der Seele, damit er
uns stiutze, damit wir uns an die Wahrheit halten konnen — doch wenn wir
einmal im Wissen leben, wird dieser Glaube in Wissen gewandelt.

Ich meine natirlich das unmittelbare spirituelle Wissen. Mentales Wissen kann
den Glauben nicht ersetzen; solange nur mentales Wissen vorhanden ist, wird
der Glaube noch gebraucht.”

» Wir mussen den Glauben haben, dass trotz unserer Unwissenheit, unserer
Irrtimer und Schwachen, trotz der Angriffe feindlicher Machte und trotz allem
sofortigen Zutagetreten des Versagens der GOottliche Wille uns durch alle
Widrigkeiten hindurch der endgultigen Verwirklichung entgegenfihrt. Dieser
Glaube wird uns Gleichmut geben; es ist ein Glaube, der das, was geschieht,
hinnimmt, und zwar nicht als etwas Endgultiges, sondern als etwas, das man
auf dem Weg auf sich zu nehmen hat. ..“

»Der Glaube, der Verlass auf Gott, die Hingabe und das Selbst-Geben an die
Gottliche Macht sind notwendig und unerlasslich. Sich auf Gott zu verlassen,
darf aber nicht zu einem Vorwand fir Faulheit, Schwache und die Hingabe an
die Impulse der niederen Natur gemacht werden; es muss Hand in Hand mit
unermudlichem Streben gehen und mit einer beharrlichen Zuriuckweisung von
allem, was der Gottlichen Wahrheit im Wege steht. Die Hingabe an das
Gottliche darf nicht zu einer Ausflucht, einem Deckmantel oder einer
Gelegenheit werden, seinen eigenen Begierden und niederen Bewegungen zu
fronen, oder sich seinem Ego oder einer Kraft der Unwissenheit und Dunkelheit
hinzugeben, die sich falschlich als das Gottliche darstellt.”

Hingabe (surrender)

Einer der grossten Widersacher bei der gottlichen Verwirklichung ist das Ego.
Hingabe (Bhakti) hilft, das Ego zu kontrollieren und sich dem Gottlichen zu
0ffnen, oder wie Mirra Alfassa (die Mutter) es sagt:

»Hingabe kann man als das Aufgeben der Ich-Begrenzung bezeichnen.“

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

»Hingabe heiBt, sich dem Gottlichen zu geben — alles was man ist oder hat dem
Gottlichen zu geben, nichts als sein eigen zu betrachten, nur dem Gottlichen
Willen zu gehorchen und nichts anderem, fir das Gottliche zu leben und nicht
flir das Ego.”“

»Hingabe bedeutet, ganzlich in den Handen der [G6ttlichen] Mutter zu sein und
in keiner Weise ihrem Licht und Wissen, ihrem Willen und dem Wirken ihrer
Kraft durch Egoismus oder sonst wie Widerstand zu leisten.”

.- Das Ego ist es, das alle Unterwerfung als Erniedrigung und Minderung



betrachtet, in Wirklichkeit aber wird durch die Unterwerfung an das Gottliche
das Wesen gemehrt und geweitet — das sollte ausgedrickt werden.”

sWenn keine Hingabe vorhanden ist, kann keine Umwandlung des gesamten Wesens
stattfinden.”

» Der Kern der inneren Hingabe ist Vertrauen in das Gottliche und
Zuversicht. Die Haltung sollte die folgende sein: «Ich will das GOottliche und
nichts anderes. Ich will mich ihm ganzlich geben, und da meine Seele dies
will, kann es nicht anders sein, als dass ich ihm begegnen und es
verwirklichen werde. Ich will nur dies und dass sein Wirken mich zu ihm
bringt, sein geheimes oder sichtbares Wirken, sein verhulltes oder offenbares
Wirken. Ich bestehe nicht auf meiner Zeit und meinem Weg; es [das GOttliche]
soll alles zu seiner Zeit und auf seine Weise tun. Ich werde an es glauben,
ich werde seinen Willen annehmen und immerfort nach seinem Licht, nach seiner
Gegenwart und Freude streben, ich werde durch alle Schwierigkeiten und
Verzogerungen gehen, mich auf es verlassen und niemals aufgeben. Mége mein
Mental ruhig werden und ihm vertrauen, mége es seinem Lichte ged6ffnet werden;
moge mein Vital ruhig werden und allein ihm zugewandt sein, moge es seiner
Ruhe und Freude gedffnet sein. Alles fur das GOottliche, und auch mich selbst
flir das Gottliche. Was immer auch sein wird, ich werde dieses Streben und
Selbstgeben bewahren und weitergehen und mich vollkommen darauf verlassen,
dass es geschieht.»

Das ist die Haltung, in die man hineinwachsen muss; auf einmal kann sie in
ihrer Vollstandigkeit bestimmt nicht erreicht werden — mentale und vitale
Bewegungen kommen dazwischen —, doch wenn man den Willen bewahrt, wird sie im
Wesen gedeihen. Das Ubrige ist eine Frage des Gehorsams gegenlber der
Fihrung, sobald sie sich offenbart und den vitalen und mentalen Bewegungen
nicht erlaubt, sich einzumischen.”

»Eine aktive Hingabe ist, wenn du deinen Willen mit dem Goéttlichen Willen
verbindest, wenn du das zurickweist, was nicht das Gottliche ist, und dem
zustimmst, was das Gottliche ist. Passive Hingabe ist, wenn alles ganz und
gar dem GOottlichen uberlassen wird; hierzu sind nur wenige fahig, und in der
Praxis erweist es sich, dass man unter dem Vorwand der Hingabe an das
Gottliche sich in Wirklichkeit der niederen Natur hingibt.“

»Eine vollkommene Hingabe ist in so kurzer Zeit nicht méglich — denn eine
vollkommene Hingabe bedeutet, den Knoten des Egos in jedem Teil des Wesens zu
durchschneiden und es frei und ganz dem GOottlichen darzubieten. Das Mental,
das Vital und das physische Bewusstsein (und sogar jeder einzelne Teil davon
in all seinen Bewegungen) mussen sich getrennt, eines nach dem anderen
hingeben, ihren eigenen Weg aufgeben und den Weg des Gottlichen annehmen. ..

{iu

»Die meisten Sadhaks haben ahnliche Gedanken oder hatten sie zu der einen
oder anderen Zeit. Sie erheben sich aus dem vitalen Ego, das entweder das
Gottliche nicht will, oder nur fir seine eigenen Ziele und nicht fir die
Ziele des Gottlichen. Es wird witend, wenn es zur Wandlung gedrangt wird oder
seine Wunsche nicht befriedigt werden — das ist die Wurzel all dieser Dinge.
Daher bestehen wir in diesem Yoga auf der Hingabe, denn allein durch die
Hingabe (besonders des vitalen Egos) konnen solche Dinge geschehen; und das
bedeutet, das Gottliche um des Gottlichen willen anzunehmen, aus keinem



anderen Beweggrund, und auf die GOttliche und nicht die eigene Weise oder
unter den eigenen Bedingungen.”

Beharrlichkeit und Ausdauer (persistence and perseverance)

Veranderungen auf dem spirituellen Weg ziehen automatisch Widerstande auf
sich, welche sich in den Weg stellen. Es gibt Teile im menschlichen Wesen,
welche sich nicht erneuern lassen mochten. Vor allem physische Gewohnheiten
und vitale Impulse leisten sehr lange Widerstand bei der Umwandlung. Durch
Geduld, Mut, Entschlossenheit und Ausdauer lassen sich diese Widerstande mit
der Zeit Uberwinden, um schlussendlich das anvisierte Ziel zu erreichen.

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

»Entschlossenheit und beharrliche Geduld werden bendtigt, damit man sich
nicht durch diesen oder jenen Fehlschlag entmutigen lasst. Es ist eine
Wandlung in der Gewohnheit der physischen Natur, und das bedarf einer langen
geduldigen Arbeit im Detail.”

,Welche Methode man auch immer anwendet, Beharrlichkeit und Ausdauer sind
wesentlich. Denn die Vielfalt des naturlichen Widerstandes wird sich gegen
jede Methode zur Wehr setzen.”

sungeduld ist immer ein Fehler, sie hilft nicht, sondern hemmt. Ein ruhiger,
glicklicher Glaube, ein ebensolches Vertrauen sind die beste Grundlage der
Sadhana; das ilbrige besteht in einem steten, weiten Sich-Offnen, damit man im
vollen Streben empfangt, ein Streben, das intensiv sein kann, doch immer
ruhig und bestandig sein muss. Die volle yogische Verwirklichung kommt nicht
sofort, sie kommt nach einer umfangreichen Vorbereitung des adhara, die lange
Zeit in Anspruch nehmen kann.“

»Es kann keinen Zweifel Uber die Gottliche Gnade geben. Es ist auch
vollkommen richtig, dass ein Mensch das GOottliche erreichen wird, sofern er
aufrichtig ist. Doch daraus folgt nicht, dass er es sogleich und muhelos und
ohne Aufschub erreicht. Dein Irrtum besteht darin, Gott auf einen Zeitpunkt
festlegen zu wollen — funf Jahre, sechs Jahre — und dann zu zweifeln, weil
sich noch kein Ergebnis eingestellt hat. Ein Mensch kann innerlich aufrichtig
sein, und dennoch mag es viele Dinge in ihm geben, die verandert werden
missen, bevor eine Verwirklichung eintreten kann. Seine Wahrhaftigkeit muss
ihn befahigen, immer durchzuhalten — denn diese Sehnsucht nach dem Gottlichen
kann durch nichts erstickt werden, weder durch Aufschub noch Enttauschung und
Schwierigkeiten oder irgendetwas anderes.”

»ES 1st eine schwierige Sadhana und man sollte uUber die Lange der Zeit nicht
murren; erst in den letzten Stadien kann man mit Sicherheit eine sehr groBRe
und stetige Geschwindigkeit des Fortschritts erwarten. ..“

»- Den Schwierigkeiten muss man entgegentreten, und je freudiger dies
geschieht, umso schneller werden sie lberwunden sein. Das eine, das es zu tun
gilt, ist, das mantra des Erfolges aufrechtzuerhalten, die Entschlossenheit
zum Sieg, den festen Vorsatz: «Ich muss es haben und ich werde es haben».
Unmoglich? Es gibt nichts Derartiges wie Unmdglichkeit; es gibt



Schwierigkeiten und Dinge der longue haleine [welche langer dauern] — die
eines tiefen Atemholens bediurfen —, doch nichts Unmdgliches. Was man zu tun
fest entschlossen ist, wird fruher oder spater getan werden — es wird moglich
sein. Vertreibe die dunkle Verzweiflung und setze tapfer deinen Yoga fort. In
dem MaBe wie die Finsternis schwindet, werden die inneren Turen sich o6ffnen.“

»In den frihen Stadien gibt es immer Schwierigkeiten und nur stockenden
Fortschritt, und, bis das Wesen bereit ist, o6ffnen die inneren Turen sich nur
zogernd. Wenn du, sobald du meditierst, die Ruhe und das Aufflammen des
inneren Lichtes fihlst, wenn das innere Drangen so stark wachst, dass die
aullere Macht sich vermindert und die vitalen StOrungen ihre Kraft verlieren,
so ist dies bereits ein grofRer Fortschritt. Der Weg des Yoga ist lang, jeder
Zentimeter Boden muss gegen viel Widerstand gewonnen werden, und vom Sadhak
wird keine Eigenschaft mehr gefordert als Geduld, ein einsinniges Ausharren
und ein Glaube, der in allen Schwierigkeiten, in allen Verzégerungen und
scheinbaren Fehlschlagen fest bleibt.“

,Einer, der nicht den Mut besitzt, geduldig und standhaft dem Leben und
seinen Schwierigkeiten zu begegnen, wird niemals fahig sein, die noch
groBeren inneren Schwierigkeiten der Sadhana durchzustehen. Die erste Aufgabe
in diesem Yoga ist, dem Leben und seinen Prufungen mit einem ruhigen Mental,
mit festem Mut und voélligem Vertrauen auf die GOottliche $akti zu begegnen.”

Die Grundlage der Sadhana

Die Umwandlungsprozesse im Integralen Yoga (seelische, spirituelle und
supramentale Transformation) kdnnen auf der menschlichen Ebene nicht selbst
vollzogen werden. Es ist nur das Gottliche, welches diese Umwandlungen dann
durchfihrt, wenn der Sadhaka, die Sadhika dazu bereit ist.

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

,Die GOttliche Gnade und Macht vermdégen alles zu tun, doch nur mit der vollen
Zustimmung des Sadhaks. Diese volle Zustimmung erteilen zu lernen, ist der
ganze Sinn der Sadhana. Auf Grund der Ideen im Mental, der Begierden im Vital
oder der Tragheit im physischen Bewusstsein kann es lange Zeit in Anspruch
nehmen, doch missen diese Dinge sein und konnen durch die Hilfe oder das
Herbeirufen der Gottlichen Kraft beseitigt werden.”

»Niemand taugt zur Sadhana — das heils, niemand vermag sie nur mit Hilfe
seiner eigenen Befahigung auszuiliben. Es ist eine Frage der Vorbereitung, die
Kraft eintreten zu lassen — die nicht die eigene ist — und durch diese kann
es dann mit der Zustimmung des Sadhaks und durch sein Streben geschehen.”

Damit in der Sadhana des Integralen Yoga die gottliche Kraft wirken kann, ist
das Vorhandensein folgender Tugenden von Vorteil:

e Ein ruhiges Mental
e Ruhe, Stille, Friede, Schweigen
e Gleichmut (samata)

Nachstehend einige Auszige aus den Briefen von Sri Aurobindo an seine Schiler



zu diesen Themen:
Das ruhige Mental

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

»ES 1ist nicht moéglich, eine Grundlage fur den Yoga zu schaffen, solange das
Mental rastlos ist. Das wichtigste Erfordernis ist Ruhe im Mental. Es ist
auch nicht das vordringlichste Ziel im Yoga, das personliche Bewusstsein
aufzuheben; das vordringlichste Ziel ist vielmehr, sich einem hdheren
spirituellen Bewusstsein zu 6ffnen, und auch hierfir ist ein ruhiges Mental
das wichtigste Erfordernis.”

»,Das erste in der Sadhana ist, einen bestandigen Frieden, eine bestandige
Stille im Mental zu erlangen. Andernfalls ist es zwar durchaus mdglich,
Erfahrungen zu haben, doch wird nichts von Dauer sein. Das stille Mental ist
es, in dem man das wahre Bewusstsein errichten kann.

Ein stilles Mental bedeutet nicht, dass gar keine Gedanken oder mentalen
Regungen vorhanden sind, sondern dass sich diese an der Oberflache befinden
und du dein wahres Wesen im Inneren als von ihnen getrennt empfindest; es
beobachtet zwar, wird aber nicht fortgerissen und ist fahig, sie zu
uberwachen und zu beurteilen und alles zuruckzuweisen, was zuruckgewiesen
werden muss, sowie alles anzunehmen und zu bewahren, was zum wahren
Bewusstsein und der wahren Erfahrung gehort. ..“

»,Das Mental derart zu beruhigen, dass keine Gedanken aufkommen, ist nicht
einfach und dauert gewdhnlich lange Zeit. Das Wichtigste ist, eine Ruhe im
Mental zu fihlen, so dass die Gedanken, sobald sie auftauchen, weder stdren
noch das Mental ergreifen oder es veranlassen, ihnen zu folgen, sondern dass
sie es einfach durchkreuzen und verschwinden. Zunachst wird das Mental zum
Betrachter dieses Hindurchziehens der Gedanken und ist nicht mehr der Denker;
spater wird es fahig, die Gedanken gar nicht mehr zu betrachten, sondern sie
unbemerkt vorbeiziehen zu lassen und sich muhelos auf sich selbst oder das
gewahlte Objekt zu konzentrieren. ..“

,Der Unterschied zwischen einem leeren Mental und einem stillen Mental ist
folgender: Wenn das Mental leer ist, gibt es keinen Gedanken, keine Begriffe,
keine mentale Tatigkeit irgendwelcher Art, auller einer essentiellen
Wahrnehmung von Dingen ohne die geformte Idee; doch im ruhigen Mental ist es
die Substanz des mentalen Wesens, die still ist — so still, dass nichts sie
stért. Sobald Gedanken oder Tatigkeiten aufkommen, erheben sie sich
keinesfalls aus dem Mental, sondern kommen von auBerhalb und durchkreuzen das
Mental wie ein Zug Vogel, der die windstille Luft durchzieht. Er fliegt
voruber, er stoért nichts und hinterldasst keine Spur. Selbst wenn tausend
Bilder oder die gewaltsamsten Ereignisse es durchkreuzen, bleibt diese ruhige
Stille erhalten, so als ware die eigentliche Beschaffenheit des Mentals eine
Substanz aus ewigem, unzerstdrbarem Frieden. Ein Mental, das diese Ruhe
erlangt hat, kann zu handeln beginnen, sogar intensiv und machtvoll zu
handeln beginnen, doch wird es seine grundlegende Stille bewahren — nichts
aus sich hervorbringend, sondern von Oben empfangend und diesem eine mentale
Form verleihend, ohne etwas Eigenes hinzuzuflgen, ruhig, leidenschaftslos,
doch in der Freude der Wahrheit, in der glicklichen Macht und dem glicklichen



Licht ihres Hindurchziehens.“

,Denke immer daran, dass eine innere Ruhe, die durch die Lauterung des
rastlosen Mentals und Vitals entsteht, die erste Voraussetzung fur eine
sichere Sadhana ist. Denke als nachstes daran, dass es bereits ein grofer
Schritt ist, die Gegenwart der [GOttlichen] Mutter zu fihlen, wahrend man
eine auBere Tatigkeit verrichtet, das heillt, ein Schritt, den man ohne
betrachtlichen inneren Fortschritt nicht zu tun vermag. ..“

Ruhe, Stille, Friede, Schweigen
Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

,Jedes der Worte “Friede, Stille, Ruhe, Schweigen” hat seine eigene
nuancierte Bedeutung, es ist aber nicht leicht, sie zu definieren.

Friede (peace) — santi

Stille (calm) — sthirata

Ruhe (quiet) — acaficalata

Schweigen (silence) — niscala-niravata

Ruhe ist ein Zustand, in dem es keine Rastlosigkeit oder Unruhe gibt.

Stille ist ein regloser, unbewegter Zustand, den keine Unruhe beeintrachtigen
kann — es ist ein weniger negativer Zustand als Ruhe.

Friede ist ein noch positiverer Zustand; er bringt das Gefiihl einer
gefestigten und harmonischen Ruhe und Befreiung mit sich.

Schweigen ist ein Zustand, in dem es keine Regung des Mentals oder des Vitals
gibt, vielmehr eine groBe Stille, die keine Oberflachenbewegung durchdringen
oder verandern kann."“

»Ruhe ist, wenn das Mental oder Vital nicht unruhig oder rastlos ist und
nicht von Gedanken oder Gefiihlen fortgerissen oder bedrangt wird. Wir
sprechen von einem ruhigen Mental oder Vital besonders dann, wenn beide
losgelost sind und Gedanken und Gefuhle als Oberflachenbewegung betrachten.
Stille ist ein positiverer Zustand und nicht nur die Abwesenheit von
Rastlosigkeit, Uberaktivitat oder Sorge. Wenn eine klare, groRe oder
kraftvolle Ruhe eingetreten ist, die nichts stort oder stdéren kann, sagen
wir, dass die Stille gefestigt ist.“

,Stille ist eine starke und positive Ruhe, fest und solid — gewdhnliche Ruhe
ist reine Verneinung, einfach die Abwesenheit von Storung.

Friede ist eine tiefe Ruhe, die nichts stdoren kann — eine Ruhe mit dem Gefiihl
einer gefestigten Sicherheit und Losldsung.

Im vollkommenen Schweigen gibt es entweder keine Gedanken oder aber die
auftauchenden Gedanken werden als etwas von aulBen Kommendes empfunden, die
das Schweigen nicht stéren.

Das Schweigen des Mentals und der Friede oder die Ruhe im Mental sind drei
Dinge, die sehr eng zusammengehdren und einander bedingen.”

»Ist der Friede im Wesen einmal voll gefestigt, dann werden diese Dinge (die
Reaktionen des niederen Vitals) ihn nicht mehr erschittern kénnen. Sie moégen
zunachst als kleine Wellen an der Oberflache erscheinen, dann nur als



Einfllisse, die man betrachtet oder die zu betrachten man nicht der Mihe wert
halt, auf keinen Fall aber gelangen sie in das Innere und beeinflussen oder
storen auf irgendeine Weise. ..“

»Sobald der Friede und das Schweigen einmal vollig gefestigt sind, kdnnen
keinerlei Bewegungen an der Oberflache sie verletzen oder zerstoren. Sie
vermogen alle Bewegungen des Universums zu tragen und bleiben dennoch
unverandert.“

»Wenn du den Frieden erlangt hast ist es einfach, das Vital zu lautern. Wenn
du aber nur fortwahrend lauterst und sonst nichts tust, wird es lange dauern
— denn das Vital wird immer wieder unrein und muss hundertmal von neuem
gelautert werden. Der Friede ist etwas in sich selbst Reines, ihn zu erlangen
also ein positiver Weg, dir dein Ziel zu sichern. Nach Schmutz Ausschau zu
halten und ihn zu beseitigen, ist der negative Weg.“

sNatlirlich. Es ist durchaus normal, einen gefestigten Frieden im inneren
Wesen zu empfinden, auch wenn es Storungen an der Oberflache gibt.
Tatsachlich ist das der normale Zustand eines Yogi, bevor er die absolute
samata [Gleichmut] im ganzen Wesen erlangt hat.“

Gleichmut (samata)
Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:
,Gleichmut bedeutet, in allen Umstanden unberihrt zu bleiben.”

- Gleichmut bedeutet, ein ruhiges und unbewegtes Mental und Vital zu haben;
er bedeutet, von Dingen, die geschehen, die gesagt oder dir angetan wurden,
nicht beruhrt oder gestdrt zu werden, sondern sie mit geradem Blick zu
betrachten, frei von den Verzerrungen, die durch das personliche Gefuhl
entstehen; er bedeutet, zu erkennen zu versuchen, was hinter ihnen steht,
warum sie geschehen, was von ihnen gelernt werden kann, was es in einem
selbst ist, wogegen sie geworfen werden, und welchen inneren Nutzen oder
Fortschritt man durch sie gewinnen kann; Gleichmut bedeutet die Meisterung
der vitalen Regungen, wie Arger, Empfindlichkeit und Stolz, Begehren und all
das Ubrige; er bedeutet, dass man ihnen nicht erlaubt, vom emotionalen Wesen
Besitz zu ergreifen und den inneren Frieden zu stdren; er bedeutet, im
Ansturm oder Impuls dieser Dinge nicht zu sprechen und zu handeln, sondern
immer nur in der ruhigen inneren Ausgeglichenheit des Spirits. Es ist nicht
leicht, diesen Gleichmut in vollem Umfang zu haben, doch sollte man
versuchen, ihn mehr und mehr zur Grundlage des inneren Zustandes und der
auBeren Bewegungen zu machen. ..“

»ES gibt keine feste Grundlage in der Sadhana ohne Gleichmut, samata. Wie
unerfreulich die Umstande und wie unangenehm das Verhalten der anderen auch
sein moégen, du musst lernen, es mit vollkommener Ruhe und ohne aufgeregte
Reaktion hinzunehmen. Diese Dinge sind der Prufstein des Gleichmuts. Es ist
ein leichtes, ruhig und gleichmitig zu sein, solange alles gut geht und
Menschen und Umstande angenehm sind; erst wenn das Gegenteil der Fall ist,
wird die Vollstandigkeit der Stille, des Friedens und des Gleichmuts gepruft,
gestarkt und vollendet werden.“



,Die Festigung der vollkommenen samata dauert lange und hangt von drei Dingen
ab: von dem Selbstgeben der Seele an das Gottliche durch die innere Hingabe,
von der Herabkunft der spirituellen Stille und des spirituellen Friedens und
von der stetigen, langwierigen und beharrlichen Zurickweisung aller
egoistischen, rajasischen und anderen Gefllhle, die der samata entgegen
gerichtet sind. ..“

»,Gleichmut ist ein sehr wichtiger Teil dieses Yoga; es ist notwendig, bei
Schmerz und Leiden den Gleichmut zu bewahren — damit ist gemeint, sie stark
und still zu ertragen und nicht rastlos, beunruhigt oder niedergeschlagen zu
sein —, und es bedeutet, mit stetem Glauben an den Gottlichen Willen
vorwartszuschreiten. Gleichmut aber heift nicht trage Hinnahme. Wenn zum
Beispiel ein Bemihen in der Sadhana zeitweilig fehlschlagt, hat man den
Gleichmut zu bewahren und nicht besorgt oder bedrickt zu sein; doch darf man
den Fehlschlag nicht als Zeichen des Gottlichen Willens betrachten und die
Bemihung aufgeben. Du solltest vielmehr den Grund und die Bedeutung des
Fehlschlags erkennen und voller Glauben auf den Sieg zuschreiten. Ebenso ist
es mit der Krankheit — du darfst nicht besorgt, erschittert oder beunruhigt
sein, du darfst die Krankheit nicht als Gottlichen Willen annehmen, sondern
musst sie vielmehr als eine Unvollkommenheit des Korpers betrachten, von der
du dich zu befreien hast, so wie du dich von mentalen Unvollkommenheiten oder
mentalen Irrtlimern zu befreien suchst.”

»Yogische samata ist die Gleichheit der Seele, der Gleichmut, der sich auf
dem Gefuhl des einen Selbstes grindet, des einen Gottlichen Uberall — den
Einen trotz aller Verschiedenheiten, Abstufungen und Ungleichheiten der
Manifestation erkennend. ..

»Zweifellos sind Hass und Fluchen nicht die richtige Haltung. Es ist
ebenfalls richtig, dass die gebihrende yogische Haltung jene ist, alle Dinge
und Menschen mit ruhigem Blick zu betrachten und in seinem Urteil distanziert
und unparteiisch zu sein. Ein Zustand vollkommenen Gleichmuts, samata, kann
erreicht werden, wenn man alles als gleich betrachtet, einschliellich der
Freunde und Feinde, und wenn man sich durch das Tun der Menschen oder durch
die Geschehnisse nicht erregen lasst. Die Frage ist, ob dies alles ist, was
von uns gefordert wird. Wenn dem so ist, dann wird die allgemeine Einstellung
die sein, eine neutrale Gleichgliltigkeit gegenliber allem zu bewahren. Die
Gita [Bhagavadgita] jedoch, die so sehr auf vollkommener und absoluter samata
beharrt, sagt weiterhin: «Kampfe, vernichte den Gegner, siege!» Solange keine
gezielte Tatigkeit verlangt wird, keine Treue gegenuber der Wahrheit im
Gegensatz zur Falschheit — auBer fir die persénliche Sadhana —, kein Wille,
dass die Wahrheit siege, dann genlgt die samata der Neutralitat. Doch hier
[in diesem Yoga] hat eine Arbeit zu geschehen, eine Wahrheit muss sich
durchsetzen, gegen die ungeheure Krafte aufgeboten sind, unsichtbare Krafte,
welche sichtbare Dinge, Personen und Tatigkeiten als ihre Instrumente
benutzen konnen. Wenn man zu den Jingern gehort, zu den nach Wahrheit
Suchenden, dann muss man sich auf die Seite der Wahrheit und gegen die Krafte
stellen, die sie angreifen und unterdricken wollen. Arjuna wollte auf keiner
Seite stehen, er wollte jede feindliche Handlung, selbst die gegen die
Angreifer meiden; Sri Krishna, der so sehr samata forderte, tadelte diese
Haltung aufs entschiedenste und bestand gleichzeitig darauf, dass er den



Gegner bekampft. «Sei gleichmitig» sagt er, «erkenne genau die Wahrheit - und
kampfe.» .."”

Sadhana im Integralen Yoga

Das Ziel des Integralen Yoga ist die Transformation der gesamten niederen
menschlichen Natur (Physis, Vital und Leben) in eine gottliche Natur. Aus
diesem Grund schliesst die Sadhana des Integralen Yoga keine Lebensbereiche
aus, oder wie Sri Aurobindo es sagt: ,All Life is Yoga — Alles Leben ist
Yoga."

Bei der Sadhana des Integralen Yoga wird die Veranlagung und Natur des
Sadhaka, der Sadhika bericksichtigt, wodurch diese sich immer individuell
gestaltet und keine allgemeine Form annimmt.

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

»In diesem Yoga ist das allgemeine Prinzip des Selbstgebens und Selbstweihens
fir alle gleich, doch schlagt jeder hierfir seinen eigenen Weg ein. Der von X
gewahlte Weg ist gut fur X, genauso, wie der von dir eingeschlagene Weg fir
dich der richtige ist, da er mit deiner Natur Ubereinstimmt. Wenn es nicht
diese Plastizitat und Vielfalt gabe, wenn man alle in die gleiche Schablone
pressen wirde, ware der Yoga ein starrer, mentaler Mechanismus und keine
lebendige Kraft. ..“

»ESs 1ist nicht immer ungefahrlich, fir sich in die Praxis umzusetzen, was fur
einen anderen festgelegt wurde. Jeder Sadhak ist ein Fall fur sich, und eine
mentale Regel starr fir all jene anzuwenden, die den Yoga auslben, ist nicht
immer oder nur selten mdglich. Was ich an X schrieb, war fur X bestimmt und
flir ihn richtig; doch angenommen, es wirde sich um einen anderen Sadhak mit
einer anderen groben, vitalen Natur handeln, koénnte ich zu ihm das
anscheinend reine Gegenteil sagen, namlich: «Sitze fest auf deinen niederen
vitalen Neigungen, befreie dich von deiner Gier nach Nahrung, denn sie ist
ein ernsthaftes Hindernis auf deinem Weg; es ware besser flur dich, in deinen
Gewohnheiten asketisch zu sein, als in diesem Teil gemeinhin tierisch, so wie
du es jetzt bist!» Zu jemandem, der im Eifer seines Strebens nicht gentgend
Nahrung zu sich nimmt oder nicht genugend schlaft und ruht, konnte ich
dagegen sagen: «Iss mehr, schlafe mehr, ruhe dich besser aus, Uberanstrenge
dich nicht und meide den asketischen Geist in deiner tapasya.» Zu dem
Nachsten mit der gegensatzlichen Ubertreibung kénnte ich in einer ganz
anderen Sprache sprechen. Jeder Sadhak hat seine eigene Natur oder
Veranlagung der Natur, und die Yoga-Entwicklungen zweier Sadhaks, selbst wenn
sie gewisse Ahnlichkeiten aufweisen, sind selten genau gleich.”

Der Integrale Yoga ist eine Synthese aller Yogaarten mit einem zusatzlichen
neuen Element, siehe auch mein Blogbeitrag YOGA — seine Bedeutung, Methoden
und Ziele.

Dadurch konnen auch Methoden des dreifachen Pfades der Werke (Karma-Yoga),
der Erkenntnis (JAana-Yoga) durch Konzentration und Meditation sowie der
Liebe und Hingabe (Bhakti-Yoga) bei der Sadhana miteinbezogen werden.


https://www.yogalehrerausbildung.ch/2024/08/10/yoga-seine-bedeutung-methoden-und-ziele/#integraler_yoga_pur%e1%b9%87a-yoga_eine_synthese_traditioneller_yoga-wege_mit_einem_zusaetzlichen_neuen_element
https://www.yogalehrerausbildung.ch/2024/08/10/yoga-seine-bedeutung-methoden-und-ziele/#integraler_yoga_pur%e1%b9%87a-yoga_eine_synthese_traditioneller_yoga-wege_mit_einem_zusaetzlichen_neuen_element

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

,Meditation ist ein Mittel der Annaherung an das Gottliche und ein groBer
Weg, doch kann man sie nicht als Abkirzung bezeichnen — denn meist ist es ein
langer und hdchst schwieriger, wenn auch sehr hoher Aufstieg. Sie kann unter
gar keinen Umstanden eine Abkurzung genannt werden, auller sie bringt eine
Herabkunft, und selbst dann ist das nur eine rasch gelegte Grundlage; nachher
muss durch die Meditation auf dieser Grundlage mihsam ein groRer Uberbau
errichtet werden. Sie ist absolut unerlasslich, hat aber nichts von einer
Abklrzung an sich.

Ein viel einfacherer Weg ist karma, die Arbeit, vorausgesetzt das eigene
Mental ist auf das karma nicht bis zum Ausschluss des Gottlichen fixiert. Das
Ziel ist das GOottliche, und die Arbeit kann nur ein Instrument sein. Zu
dichten usw. bedeutet, die Verbindung mit dem inneren Wesen
aufrechtzuerhalten, und weiterhin die Vorbereitung des direkten Kontaktes mit
dem innersten Wesen zu fordern; doch darf man hier nicht haltmachen, sondern
muss zur eigentlichen Sache fortschreiten. Zu glauben, ein Literat, ein
Dichter oder Maler zu sein, sei etwas, das um seiner selbst willen wertvoll
ist, hat nichts mehr mit yogischem Geist zu tun. Daher muss ich manchmal
betonen, dass wir Yogis sind und nicht etwa Maler oder Dichter usw..

Liebe, bhakti, Hingabe, das seelische Sich-Offnen sind die einzigen
Abklirzungen zum Goéttlichen — oder kénnen es sein. Denn wenn Liebe und bhakti
zu vital sind, schwankt man voraussichtlich zwischen ekstatischer Erwartung
und viraha, abhimana und Verzweiflung usw. hin und her, die keine Abklrzungen
sind, sondern ein langer Weg, ein Zick-Zack Pfad — kein gerader Flug, sondern
ein Kreisen um das eigene Ego, statt eines schnellen Ausschreitens auf das
Gottliche zu.“

Sadhana durch Arbeit (Karma)

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

»,Nein, ohne Sadhana kann das Ziel des Yoga nicht erreicht werden. Die Arbeit
als solche muss als Teil der Sadhana betrachtet werden. Natiirlich hast du,
wahrend du arbeitest, an die Arbeit zu denken, und du wirst lernen, sie im
yogischen Bewusstsein als einem Instrument zu tun, und immer an das GOttliche
zu denken.“

sWas eine Tat yogisch macht, ist der Geist und das Bewusstsein, in denen sie
verrichtet wird — nicht die Tat als solche.”

»Das gewohnliche Leben besteht aus der Arbeit fur ein personliches Ziel und
die Befriedigung des Begehrens unter einer gewissen mentalen oder moralischen
Kontrolle, die manchmal von einem mentalen Ideal beeinflusst ist. Der Yoga
der Gita besteht aus der Darbringung der eigenen Arbeit als Opfer fir das
Gottliche, aus der Uberwindung des Begehrens, aus der egolosen und
wunschlosen Tat, aus bhakti fur das Gottliche, aus dem Eintreten in das
kosmische Bewusstsein, aus dem Gefihl des Einsseins mit allen Geschopfen und
aus der Einung mit dem Gottlichen. Unser Yoga [Integraler Yoga] fugt all dem
das Herabbringen des supramentalen Lichtes und der supramentalen Kraft (als



sein hochstes Ziel) sowie die Umwandlung der menschlichen Natur hinzu.“

,Die einzige Arbeit, die spirituell reinigt, ist diejenige, die ohne
personliche Beweggrinde geschieht, ohne Wunsch nach Ruhm, 6ffentlicher
Anerkennung oder weltlicher GroBe, ohne Beharren auf den eigenen mentalen
Motiven oder vitalen Lusten und Ansprichen oder physischen Vorlieben, ohne
Eitelkeit oder grobe Selbst-AnmalBung, ohne Forderung nach Stellung oder Ruhm
— eine Arbeit, die allein um des Gottlichen willen und auf Befehl des
Gottlichen geschieht. Alle Arbeit, die in egoistischer Haltung verrichtet
wird, wie nltzlich sie auch fir die Menschen in der Welt der Unwissenheit
sein mag, ist ohne Nutzen fir den Suchenden im Yoga.“

»Es sollte kein Verlangen nach Macht vorhanden sein, kein Ehrgeiz und kein
Egoismus der Macht. Die Macht oder Machte, die zu einem kommen, sollten nicht
als die eigenen betrachtet werden, sondern als Gottliche Gaben fur die Ziele
des GOottlichen. Man sollte darauf achten, dass kein ehrgeiziger oder
selbstslchtiger Missbrauch getrieben wird, dass kein Stolz, keine Eitelkeit,
kein Gefiihl der Uberlegenheit, keine Forderung, kein Egoismus des
Instrumentes vorhanden ist, sondern ein einfaches und reines Abgestimmtsein
der Natur in jeder Weise, die fiur den Dienst am GOottlichen taugt.”

»Selbst-Weihung hangt nicht von einer bestimmten Arbeit ab, die du tust,
sondern von dem Geist, in dem alle Arbeit, welcher Art sie auch sei,
verrichtet wird. Jegliche Arbeit, die gut und sorgsam als ein Opfer fir das
Gottliche geschieht, ohne Begehren oder Egoismus, mit einem ausgeglichenen
Mental, mit stiller Gelassenheit in Glick oder Unglick, um des Gottlichen
willen und nicht wegen irgendeines persodnlichen Gewinnes, einer Belohnung
oder eines Ergebnisses, sondern in dem Bewusstsein, dass es die GoOttliche
Macht ist, der alle Arbeit angehdrt — solche Arbeit ist ein Mittel der
Selbst-Weihung durch karma.“

,Die Vorstellung von GroBe oder Kleinheit ist der spirituellen Wahrheit
natiurlich durchaus fremd.. Spirituell gibt es nichts GroBes oder Kleines.
Solche Ideen gleichen denen der gebildeten Leute, die glauben, ein Gedicht zu
schreiben sei eine erhabene Arbeit, und Schuhe zu machen oder ein Essen zu
kochen sei etwas Kleines und Niederes. Alles aber ist gleich in den Augen des
Spirits — nur der innere Geist, in dem eine Sache geschieht, zahlt. Genauso
ist es mit einer bestimmten Art von Arbeit, es gibt nichts GroBes oder
Kleines.“

,Beinahe jeder Kiinstler — es mag seltene Ausnahmen geben — hat in seinen
vitalphysischen Teilen etwas von einem Menschen der Offentlichkeit an sich,
das ihn nach dem Anreiz eines Publikums, nach gesellschaftlichem Beifall,
nach der Befriedigung der Eitelkeit, nach Anerkennung und Ruhm verlangen
lasst. Das muss vollkommen verschwinden, wenn du ein Yogi sein willst — deine
Kunst muss Dienst sein, und zwar weder an deinem Ego noch an irgend jemand
oder irgend etwas, sondern allein am GOottlichen.”

»Du brauchst nicht das zu tun, was dir missfallt, sondern musst aufhoren
Missfallen zu empfinden. Nur das zu tun, was dir gefallt, heiflt dem Vital
nachzugeben und dessen Herrschaft Uber die Natur aufrechtzuerhalten — das ist
das eigentliche Prinzip der ungewandelten Natur, von ihren Neigungen und



Abneigungen beherrscht zu werden. Das Prinzip des Karma-Yoga ist, alles mit
Gleichmut zu tun, und in diesem Yoga ist der wahre seelische und vitale
Zustand der, alles freudig zu tun, da man es fir die [GOttliche] Mutter tut.”

,Die niederen Wesensteile beginnen in der Regel — ich meine in ihrem
ungewandelten Zustand — sich dann zu interessieren und zu begeistern, wenn
sich das Ego mit dem Interesse mischt. Doch in dem MaBe, wie sie mehr und
mehr gewandelt und gelautert werden, kann der reine Enthusiasmus sie
ergreifen, und dann werden sie zu unentbehrlichen Kraften fir die Sadhana.“

,Es ist ein sehr gutes Zeichen, dass trotz der vollen Arbeit das innere
Wirken dahinter gefuhlt und das Schweigen gefestigt wurde. Fir den Sadhak
kommt einmal eine Zeit, in der auch wahrend der vollen Arbeit oder im Schlaf,
wahrend des Sprechens oder bei jeder Art von Tatigkeit das Bewusstsein und
die tiefere Erfahrung erhalten bleiben.”

»Es ist zunachst nicht einfach, sich der [GOttlichen] Gegenwart wahrend der
Arbeit zu erinnern; wenn man aber das Gefuhl der Gegenwart unmittelbar nach
der Arbeit beleben kann, genligt es. Mit der Zeit wird das Gefihl der
Gegenwart auch in der Arbeit etwas Automatisches werden.“

»Alles sollte ruhig von innen her geschehen — Arbeiten, Sprechen, Lesen,
Schreiben — als Teil des wirklichen Bewusstseins und nicht mit der
zerstreuten, unruhigen Bewegung des gewOhnlichen Bewusstseins.“

»Ja, es ist ein Fehler, sich zu uberanstrengen, weil daraufhin eine Reaktion
eintritt. Wenn Energie vorhanden ist, darf man sie nicht ganz verausgaben,
sondern muss etwas speichern, um die dauernde Starke des menschlichen Systems
zu mehren.“

»- Wenn du dich durch zu langes oder rastloses Arbeiten Uberanstrengst, stort
oder schwacht dies das Nervensystem, das Vital-Physische, und es liefert dich
dem Wirken von falschen Kraften aus. Zu arbeiten, doch ruhig, um einen steten
Fortschritt zu erreichen — das ist der rechte Weg.“

»Ja, wenn das rechte Bewusstsein immer vorhanden ware, gabe es keine
Ermidung.“

,Der beste Weg, sich fir das spirituelle Leben vorzubereiten, solange man
noch einer gewdhnlichen Arbeit in einer gewdhnlichen Umgebung nachgeht,
besteht darin, vollkommenen Gleichmut, eine [innere] Loslosung und den samata
[Gleichmut] der Gita zu entwickeln, ferner den Glauben zu haben, dass das
Gottliche hier ist, dass der Gottliche Wille in allen Dingen wirkt, wenn auch
gegenwartig noch unter den Bedingungen einer Welt der Unwissenheit. Jenseits
davon sind das Licht und der ananda [Glickseligkeit], auf die das Leben
hinarbeitet; der beste Weg aber, um ihre Ankunft und Errichtung im einzelnen
Wesen und der einzelnen Natur zu beschleunigen, besteht darin, in diesen
spirituellen Gleichmut hineinzuwachsen. Das wurde auch deine Schwierigkeiten
mit unangenehmen und unerwinschten Dingen ldésen. Allem Unangenehmen sollte
man in diesem Geist der samata begegnen.“



Sadhana durch Konzentration, Meditation und Japa

Sri Aurobindo unterscheidet Konzentration und Meditation in ,Briefe uUber den
Yoga, Band 2‘ wie folgt:

».Konzentration bedeutet, in einem bestimmten Zustand das Bewusstsein auf
einen Ort oder ein Objekt zu lenken.

Meditation kann weitschweifig sein, indem man zum Beispiel Uber das Gottliche
nachdenkt, Eindricke empfangt und beurteilt, indem man beobachtet, was in der
menschlichen Natur vor sich geht, und innerlich darauf einwirkt usw..“

,Konzentration ist ein ,Zusammen-Sammeln‘ des Bewusstseins, um es entweder an
einem Punkt zu zentralisieren oder einem bestimmten Objekt zuzuwenden, zum
Beispiel dem GoOottlichen; es kann ebenfalls ein gesammelter Zustand im
gesamten Wesen bestehen und nicht nur an einem Punkt.

In der Meditation ist es nicht unerlasslich, sich derart zu sammeln, sondern
man verharrt einfach mit ruhigem Mental, denkt an etwas Bestimmtes oder
beobachtet, was in das Bewusstsein eintritt, und setzt sich damit
auseinander.”

,Konzentration bedeutet in unserem Yoga, wenn sich das Bewusstsein in einem
bestimmten Zustand (zum Beispiel im Frieden) oder in einer Bewegung (zum
Beispiel im Streben, im Willen oder darin, die Verbindung mit der
[Gottlichen] Mutter aufzunehmen, oder ihren Namen zu benutzen) festigt;
Meditation dagegen ist, wenn das innere Mental die Dinge betrachtet, um das
rechte Wissen zu erlangen.”

Sadhana durch Konzentration
Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

»Nun zur Konzentration. Meist ist das Bewusstsein lberall, es ist zerstreut
und bewegt sich in allen Richtungen auf der Suche nach diesen oder jenen
Gegenstanden und nach Objekten mannigfacher Art. Wenn irgendetwas Dauerhaftes
geschehen soll, muss als erstes dieses ganze verstreute Bewusstsein
zuruckgezogen und konzentriert werden. ..

Das yogische Bewusstsein ist einfach eine Ausdehnung und Intensivierung der
gleichen Sache. Es kann auf ein Objekt gerichtet sein, so als wirde man sich
auf einen leuchtenden Punkt konzentrieren, trataka — dann muss man sich so
konzentrieren, dass man nur diesen Punkt sieht, und darf keinen anderen
Gedanken haben als diesen. Es kann auf eine Idee, ein Wort oder einen Namen
gerichtet sein, auf die Idee des GOottlichen, die Silbe OM, den Namen Krishna
oder aber auf eine Kombination von Idee und Wort oder von Idee und Namen.
Daruber hinaus konzentriert man sich im Yoga auch auf einen bestimmten Ort.

a“
.

,Es schadet nicht, sich manchmal im Herzen [Herzzentrum] und manchmal [im
Zentrum] Uber dem Kopf zu konzentrieren. Doch Konzentration auf einen dieser
Orte bedeutet nicht, die Aufmerksamkeit auf einen bestimmten Punkt zu
richten; du musst vielmehr das Bewusstsein an einem dieser Orte verankern und
dich von dort nicht auf den Ort, sondern auf das Gottliche konzentrieren.
Dies kann mit geschlossenen Augen oder mit ged6ffneten Augen geschehen, was



dir gerade am besten liegt.“

»Zu Beginn ist auf langere Zeit die Konzentration erforderlich — man muss
sich zu ihr sogar unter Umstanden zwingen —, da die menschliche Natur und das
Bewusstsein noch nicht bereit sind. Trotzdem ist die Konzentration umso
besser, je natirlicher und ruhiger sie ist. Wenn jedoch das Bewusstsein und
die Natur dann einmal so weit sind, muss die Konzentration zu jeder Zeit ohne
Anstrengung spontan und leicht moéglich sein. Zuletzt wird sie zum natlrlichen
und bleibenden Zustand des Wesens — sie ist dann nicht mehr Konzentration,
sondern die gefestigte Gelassenheit der Seele im Gottlichen.

Es ist wahr, konzentriert zu sein und gleichzeitig eine aulere Arbeit zu
verrichten, ist zu Beginn nicht moglich. Es wird jedoch moéglich werden.
Entweder teilt sich das Bewusstsein in zwei Teile, wobei der eine, innere
Teil im Gottlichen ruht und der andere, auBere die auBerliche Arbeit
verrichtet — oder aber, das ganze System ist derart ausgeglichen, dass die
Kraft durch das passive Instrument die Arbeit tut.”

- Konzentration ist sehr hilfreich und notwendig; je mehr man sich
konzentriert (natudrlich innerhalb der Moglichkeiten des Korpers und ohne
diesen anzustrengen), desto mehr wachst die Kraft des Yoga. ..“

»- Anspannung und Konzentration sind nicht das gleiche. Anspannung bezieht
Ubereifer mit ein, eine gewaltsame Bemiihung, wédhrend die Konzentration ihrem
Wesen nach ruhig und stetig ist. Sobald Rastlosigkeit oder Ubereifer
vorhanden sind, ist es keine Konzentration.“

,Beim Lesen oder Denken ist der rechte Platz fiir yogische Konzentration am
Scheitelpunkt des Kopfes oder dariber.”

Sadhana durch Meditation
Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

»1. Was bedeutet Meditation tatsachlich?

Zwei Worte werden im Englischen fur den indischen Begriff des dhyana
gebraucht, ,Meditation’ und ,Kontemplation®.

Meditation bedeutet eigentlich die Konzentration des Mentals auf einen
bestimmten Gedankengang, der ein bestimmtes Thema ausarbeitet.

Kontemplation bedeutet, mental ein bestimmtes Objekt zu betrachten, ein
Bildnis, eine Idee, so dass sich im Mental durch die Kraft der Konzentration
auf natidrliche Weise das Wissen uUber das Objekt, das Bildnis oder die Idee
bildet. Beides sind Formen von dhyana, denn das Prinzip des dhyana ist
mentale Konzentration, sei es der Gedanken, der Schau oder des Wissens.

Es gibt noch andere Formen von dhyana. Vivekananda empfiehlt dir in einem
Textabschnitt, von deinen Gedanken zurickzustehen, sie in deinem Mental nach
ihrem Belieben treiben zu lassen und sie lediglich zu beobachten, um zu
erkennen, von welcher Art sie sind. Man konnte es Konzentration auf die
Selbst-Beobachtung nennen.

Dies fuhrt zu einer anderen Form, dem Freimachen des Mentals von allen
Gedanken, was eine Art reiner, aufmerksamer Leere zurlcklasst, in die das
gottliche Wissen kommen und sich einpragen kann, ungestdrt von den
niedrigeren Gedankengangen des gewOhnlichen menschlichen Mentals und mit der



Klarheit einer weillen Kreideschrift auf einer schwarzen Tafel. Du wirst
feststellen, dass die Gita von dieser Zurickweisung allen mentalen Denkens
als einer der Methoden des Yoga spricht und diese Methode sogar zu bevorzugen
scheint. Man konnte sie den dhyana der Befreiung nennen, da sie das Mental
von der Versklavung an den mechanischen Denkprozess befreit und ihm
anheimstellt, zu denken oder nicht zu denken, wann und wie es ihm beliebt,
oder aber seine eigenen Gedanken zu wahlen oder das Denken zu lberschreiten
und zur reinen Wahrnehmung der Wahrheit zu gelangen, die in unserer
Philosophie vijhana genannt wird.

Meditation ist der leichteste Vorgang fir das menschliche Mental, doch in
seinem Ergebnis am beschranktesten. Kontemplation ist schwieriger, doch
groBer; die Selbstbeobachtung und Befreiung von den Fesseln des Denkens ist
das schwierigste von allem, jedoch in seinem Ergebnis am weitesten und
groSten. Man kann irgendeine dieser Formen wahlen, entsprechend der eigenen
Neigung und Fahigkeit. Die vollkommene Methode ist, sie alle zu gebrauchen,
jede an ihrem Ort und zu ihrem Zweck; hierzu ware aber ein gefestigter
Glaube, eine gefestigte Geduld und eine groBRe Willenskraft in der Anwendung
des Yoga vonndten.

2. Welcher Art sollte der Gegenstand oder die Idee der Meditation sein?
Was immer am meisten mit deiner Natur und deinen hdchsten Bestrebungen in
Einklang steht. Wenn du mich um eine klare Antwort bittest, muss ich sagen,
dass Brahman immer das beste Objekt fiur die Meditation oder Kontemplation
ist; und die Vorstellung, auf die sich das Mental konzentrieren sollte, ist:
Gott in allem, alles in Gott und alles wie Gott. Es ist grundsatzlich
gleichgultig, ob es der Unpersodnliche oder der Persdnliche Gott ist oder
subjektiv das Eine Selbst. Doch ist dies meinem Empfinden nach die beste
Vorstellung, da sie die hdochste ist und alle anderen Wahrheiten umfasst,
seien es die Wahrheiten dieser Welt oder anderer Welten oder die jenseits
aller phanomenalen Erscheinungsform — ,all dies ist Brahman®.

3. Innere und dulBere hdchst wesentliche Voraussetzungen fir die Meditation.
Es gibt keine wesentlichen auleren Voraussetzungen, doch sind sowohl
Einsamkeit und Abgeschlossenheit wahrend der Meditation als auch die Stille
des Korpers hilfreich und fir den Anfanger nahezu unumganglich. Man sollte
aber durch aulere Voraussetzungen nicht gebunden sein. Hat sich einmal die
Gewohnheit der Meditation geformt, sollte es méglich sein, sie unter allen
Voraussetzungen durchzufiuhren, liegend, sitzend, gehend, allein, in
Gesellschaft, in der Stille oder inmitten des Larms usw..

Die erste erforderliche innere Voraussetzung ist die Konzentration des
Willens gegen die Hindernisse der Meditation, zum Beispiel das Umherschweifen
des Mentals, Vergesslichkeit, Schlaf, physische und nervdse Ungeduld,
Rastlosigkeit usw..

Die zweite Voraussetzung ist eine wachsende Reinheit und Ruhe des inneren
Bewusstseins (citta), aus dem sich Gedanken und Gefuhle erheben, das heil3t
die Befreiung von allen stérenden Reaktionen, wie Arger, Schmerz,
Niedergeschlagenheit, Besorgnis lber weltliche Ereignisse usw.. Mentale
Vollkommenheit und Moral sind immer eng miteinander verbunden.“

»Man kann die Sadhana ausiben, ohne festgelegte Meditationsstunden zu haben.“



»Sobald die Meditation etwas Naturliches geworden ist, wird man nicht mehr
mude. Solange aber die Fahigkeit hierzu noch nicht vorhanden ist, geht es bei
vielen nicht ohne eine gewisse Anstrengung, die zur Ermidung fuhrt.*

,Wenn man zu meditieren versucht, besteht ein Druck, sich nach innen zu
wenden, das [dulBere] Wachbewusstsein zu verlieren und innerlich, in einem
tief inneren Bewusstsein zu wachen. Zunachst aber verwechselt dies das Mental
mit dem Druck, in Schlaf zu fallen, da der Schlaf die einzige Art inneren
Bewusstseins ist, die es kennt. Daher ist im Yoga der Meditation der Schlaf
oft ein erstes Hindernis; wenn man aber durchhalt, verandert sich der Schlaf
allmahlich in einen inneren, bewussten Zustand.“

s Citta ist die Substanz des vermischten mental-vital-physischen
Bewusstseins, aus dem sich die Bewegungen des Denkens, des Geflhls, der
Erregung, des Impulses usw. erheben. Im System des Patanjali mussen diese
vOllig zur Ruhe gebracht werden, damit das Bewusstsein reglos wird und in den
samadhi-Zustand eintreten kann.

Unser Yoga [Integraler Yoga] hat eine andere Aufgabe. Die Bewegungen des
gewOhnlichen Bewusstseins mussen beruhigt werden, und in diese Ruhe ist ein
hoheres Bewusstsein mit seinen Machten herabzubringen, das die menschliche
Natur umwandelt.“

Sadhana durch Japa (Rezitieren von Mantren)
Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

»Japa [die Wiederholung eines mantra oder eines der Namen Gottes] ist
gewohnlich nur unter einer von zwei Voraussetzungen erfolgreich — wenn es mit
dem Gefuhl seiner Bedeutung gebraucht wird, wenn das Mental bei der Natur,
der Macht, der Schénheit, dem Reiz der Gottheit verweilt, die das japa
bezeichnen und ins Bewusstsein bringen soll — das ist der mentale Weg; oder
wenn es vom Herzen aufsteigt oder in ihm klingt mit einem bestimmten Sinn
oder Gefuhl der bhakti, die es lebendig macht — das ist der emotionale Weg.
Es muss entweder vom Mental oder Vital unterstutzt oder erhalten werden. Doch
wenn es das Mental trocken und das Vital rastlos macht, so ist es ein
Zeichen, dass ihm diese Unterstitzung und Erhaltung fehlt. Es gibt natirlich
einen dritten Weg, namlich sich auf die Macht des mantra oder Namens als
solchen zu verlassen; dann aber muss man damit fortfahren, bis diese Macht
ihre Vibration hinreichend dem inneren Wesen aufgepragt hat, um es in einem
bestimmten Augenblick plotzlich der Gegenwart oder der Berihrung zu 6ffnen.
Wenn man aber darum ringt oder auf dem Erfolg beharrt, wird diese Wirkung
verzogert, die eine ruhige Empfangsbereitschaft erfordert. ..“

»- Die Aufgabe eines Mantra ist, Schwingungen im inneren Bewusstsein zu
erzeugen, die es fir die Verwirklichung dessen vorbereiten, was das Mantra
symbolisiert und tatsachlich in sich birgt. ...“

,Das Gayatri-mantra ist das mantra, welches das Licht der Wahrheit auf alle
Ebenen des Wesens bringt.“

sWelcher Name auch immer gerufen wird, die Macht, die antwortet, ist die der
[Gottlichen] Mutter. Jeder Name bedeutet einen bestimmten Aspekt des


https://www.integrale-lebensschule.ch/2023/06/15/gayatri-mantra-von-sri-aurobindo/

Gottlichen und wird durch diesen Aspekt begrenzt; die Macht der Mutter ist
universal.”

JWenn man ein mantra regelmalig wiederholt, beginnt es haufig, sich innerlich
von selbst zu wiederholen, was bedeutet, dass es durch das innere Wesen
aufgenommen wurde. Auf diese Weise ist es wirkungsvoller.“

»- 1IN diesem Yoga gibt es kein festgelegtes mantra, und es wird auch kein
Wert auf mantras gelegt — der Sadhak kann jedoch ein solches anwenden, wenn
oder solange er es hilfreich findet. ..”

Sadhana durch Liebe und Hingabe (Bhakti)
Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

» Menschliche Liebe besteht aus Gefihl, Leidenschaft und Begehren, lauter
vitale Bewegungen und daher notwendigerweise Unzulanglichkeiten der
menschlich-vitalen Natur. Gefihl ist trotz all seiner Mangel und Gefahren
eine ausgezeichnete und unerlassliche Sache in der menschlichen Natur —
genauso wie mentale Ideen ausgezeichnete und unerlassliche Dinge in ihrem
eigenen Bereich in der menschlichen Entwicklung sind. Unser Ziel aber ist,
die mentalen Ideen zu uUberschreiten und in das Licht der supramentalen
Wahrheit einzutreten, die nicht auf begrifflichem Denken, sondern auf der
unmittelbaren Schau und Identitat beruht. In gleicher Weise ist unser Ziel,
uber das Gefuhl hinaus zur HOhe und Tiefe und Intensitat der Gottlichen Liebe
zu gelangen und dort durch das innere seelische Herz ein unerschopfliches
Einssein mit dem GOttlichen zu fihlen, das durch das sprunghafte
EmporschieBen der vitalen Emotionen weder erreicht noch erfahren werden kann.
So wie die supramentale Wahrheit nicht allein eine Sublimierung unserer
mentalen Ideen ist, ist auch die GOottliche Liebe nicht allein eine
Sublimierung der menschlichen Geflhle; es ist ein anderes Bewusstsein, ein
Bewusstsein von anderer Beschaffenheit, Bewegung und Substanz.”

,Die GOottliche Liebe wird sich méglicherweise — so wie die Menschheit derzeit
beschaffen ist — noch nicht so voll und frei auf der physischen Ebene
manifestieren konnen, wie es ihr an sich moéglich ware, weshalb sie aber nicht
weniger nah oder intensiv als die menschliche [Liebe] ist. Sie ist vorhanden
und wartet darauf, verstanden und angenommen zu werden, und gibt dir
unterdessen jede Hilfe, die anzunehmen du in der Lage bist, um dich in ein
Bewusstsein zu erheben und zu weiten, in welchem sich diese Schwierigkeiten
und Missverstandnisse nicht mehr ereignen konnen — in den Zustand, in dem die
volle und vollkommene Einung moglich ist.“

»Was die menschliche und die gottliche Liebe anbelangt, so méchte ich
hinzufigen, dass ich die erstere als etwas anerkenne, wovon wir auszugehen
haben, um zur letzteren zu gelangen; wir mussen die menschliche Liebe
intensivieren und in sich selbst umwandeln, sie aber nicht ausschlieBen. Die
Géttliche Liebe ist zudem meiner Ansicht nach nichts Atherisches, Kaltes und
Fernes, sondern eine absolut intensive Liebe, innerlich und voll des
Einsseins, der Nahe und des Entziickens, und die ganze menschliche Natur fir
ihren Ausdruck gebrauchend. Naturlich ist sie ohne die Wirrnisse und
Unordnung der gegenwartigen niederen vitalen Natur, die sie in etwas ganz



Warmes, Tiefes und Intensives wandeln wird; dies aber ist kein Grund
anzunehmen, dass sie von dem, was in den Elementen der Liebe wahr und
glicklich ist, etwas verlieren wird."“

,Das Wesen der bhakti ist Verehrung und Anbetung sowie die Selbst-Darbringung
an etwas, das grofer ist als man selbst; das Wesen der Liebe ist ein Gefuhl
der Nahe und Einung oder das Suchen danach. Das Selbst-Geben liegt im Wesen
von beidem, beides ist im Yoga notwendig und jedes fir sich erhalt erst seine
volle Kraft, wenn es vom anderen unterstitzt wird.“

,Bhakti ist keine Erfahrung, es ist ein Zustand des Herzens und der Seele. Es
ist ein Zustand, der eintritt, wenn das seelische Wesen erwacht ist und
hervortritt.”

»In diesem Yoga ist die Emotion notwendig; es ist lediglich die Ubersteigerte
emotionale Sensitivitat, die einen Uber kleine Dinge verzweifeln lasst und
die uUberwunden werden muss. Die eigentliche Grundlage dieses Yoga ist bhakti,
und wenn man sein emotionales Wesen abtotet, kann es keine bhakti geben.
Daher kann die Emotion nicht vom Yoga ausgeschlossen werden.”

»,Die gewdhnlichen vitalen Emotionen sind es, die Energie verschwenden und die
Konzentration und den Frieden stdoren und die verhindert werden mdssen.
Emotion als solche ist nichts Schlechtes; sie ist ein notwendiger Teil der
menschlichen Natur, und die seelische Emotion ist eine der machtvollsten
Hilfen der Sadhana. Diese seelische Emotion, welche die Tranen der Liebe fur
das GOottliche oder die Tranen des ananda [Gluckseligkeit] auslost, sollte
nicht unterdrickt werden; es ist allein das vitale Gemisch, das die Stdérung
in der Sadhana verursacht.”

,Das GOottliche und die Wahrheit haben immer eine persénliche und eine
unpersonliche Seite, und es ist ein Fehler anzunehmen, dass allein die
unpersonliche wahr oder wichtig ist; denn wenn man nur einer Seite Genuge
tut, fuhrt das in einem Teil des Wesens zu einer leeren Unvollkommenheit. Das
Unpersoénliche ist Sache des intellektuellen Mentals und des statischen
Selbstes, das Personliche hingegen ist Sache der Seele, des Herzens und des
dynamischen Wesens. Jene, die das personliche Gottliche auBer acht lassen,
ubersehen etwas, das tief und wesentlich ist. ..“

,Das Stromen der Hingebung und Liebe ist etwas, das, je O0fter es sich
wiederholt, je 6fter es erwacht, zwangslaufig alle Teile des Wesens erfasst
und seine Wirkung auf sie ausubt.”

Fazit

Sri Aurobindo hatte stets betont, dass ein innerer Ruf des seelischen Wesens
notwendig ist, um die Sadhana des Integralen Yoga erfolgreich zu
praktizieren. Der erste Schritt ist immer eine innere Offnung zur Seele hin.

Sri Aurobindo hat keine allgemeingultige Sadhana nach aussen preisgegeben.
Glucklicherweise hat er tausende Briefe an seine Schilerinnen und Schuler
verfasst. Diese Briefe wurden spater gesammelt und in Buchform herausgegeben,
siehe auch mein Blog-Beitrag Briefe lber den Yoga, Sri Aurobindo.



https://www.integrale-lebensschule.ch/2024/05/02/briefe-ueber-den-yoga-sri-aurobindo/

Auch wenn Sri Aurobindo und die MUTTER die physische Welt verlassen haben,
arbeiten Sie auf der subtil-physischen (feinstofflichen) Ebene weiter.
Hingabe und Uberantwortung an Sri Aurobindo und die MUTTER sind der Weg, um
Anweisungen von innen uUber die eigene Sadhana zu erhalten.

Trotz individueller Sadhana im Integralen Yoga, konnen folgende
Gemeinsamkeiten auf diesem Pfad erwahnt werden:

e Zurickweisung der Impulse der niederen Natur

e Offnung nach Innen (seelische O0ffnung)

e 0ffnung nach oben (spirituelle Offnung)

o Uberantwortung an die goéttliche Mutter (Sakti)

Beitrag von jean-Pierre Wicht

Ich danke Wilfried Huchzermeyer fir die Durchsicht des Textes.


https://www.integrale-lebensschule.ch/2025/08/01/mahashakti-die-goettliche-mutter/
https://www.integrale-lebensschule.ch/portrait-jean-pierre/
https://www.integrale-lebensschule.ch/portrait-jean-pierre/
https://edition-sawitri.de/

