
Briefe über den Yoga, Sri Aurobindo

Der Integrale Yoga nach Sri Aurobindo weicht durch seine Methoden und seinem
Ziel von den meisten Yogawegen ab. Da jeder Suchende eine andere
Persönlichkeit hat, gibt es im Integralen Yoga nicht die meist üblichen
kollektiven Anweisungen oder Übungen. Glücklicherweise hat aber Sri Aurobindo
nebst seinen umfangreichen Büchern auch tausende Briefe an seine Schüler
geschrieben, welche später in Buchform als Briefe über den Yoga
veröffentlicht wurden und dadurch zu einer echten Hilfe für alle wurden.

Inhaltsverzeichnis

Einleitung
Über die Briefe über den Yoga

Einführende Worte von Elisabeth Beck
Worte von Nirodbaran zu den Briefen

Briefe über den Yoga
Band 1: Integraler Yoga und andere Wege
Band 2: Die Sadhana
Band 3: Erfahrung und Verwirklichung
Band 4: Die Umwandlung

Einleitung
Wer ein normales, glückliches Leben führen möchte, nach dem englischen
Sprichwort ‘eat, drink and be merry’ (essen, trinken und fröhlich sein), ist
nicht für den Integralen Yogaweg prädestiniert. Es gibt genügend andere Yoga-
Methoden, die ein glücklicheres, spannungsfreies Leben ermöglichen.

Auch für jene Sucher, deren Lebensziel ein alleiniger Aufstieg in das

https://www.integrale-lebensschule.ch/2024/05/02/briefe-ueber-den-yoga-sri-aurobindo/
https://www.integrale-lebensschule.ch/wp-content/uploads/Sri-Aurobindo.jpg
https://www.integrale-lebensschule.ch/integraler-yoga/
https://www.integrale-lebensschule.ch/sri-aurobindo/


Göttliche ist (Samādhi), wobei die Grundlage des Lebens im Körper und Vital
unverändert bleibt, ist der Integrale Yoga ebenfalls die falsche Methode.

Der Integrale Yoga ist nicht nur ein Aufstieg zum Göttlichen, sondern auch
wieder ein Abstieg, um Physis, Vital und Mental zu transformieren (zu
vergöttlichen). Dies ist ein sehr schwieriger Weg und (noch) nicht für alle
Menschen begehbar. Siehe auch Blog-Beitrag Methoden und Ziel des Integralen
Yoga.

Sri Aurobindo in Briefe über den Yoga, Band 2:

„Der Weg des Yoga, dem man hier folgt, unterscheidet sich von anderen
Yogawegen in seinen Zielen; sein Ziel ist nicht, sich aus dem gewöhnlichen
unwissenden Weltbewusstsein in das göttliche Bewusstsein zu erheben, sondern
die supramentale Macht jenes göttlichen Bewusstseins in die Unwissenheit von
Mental, Leben und Körper herabzubringen, sie umzuwandeln, das Göttliche hier
zu manifestieren und ein göttliches Leben in der Materie zu schaffen. Dies
ist ein übermäßig schwieriges Ziel und ein übermäßig schwieriger Yoga; vielen
oder den meisten wird er unmöglich erscheinen. …
Die Sadhana dieses Yoga geht nicht durch eine festgelegte mentale Lehre
vonstatten oder durch vorgeschriebene Formen der Meditation, durch mantra
oder andere Dinge, sondern durch Streben, durch nach innen oder oben
gerichtete Konzentration, durch das Sich-Öffnen für einen Einfluss, für die
Göttliche Macht über uns und ihr Wirken, für die Göttliche Gegenwart im
Herzen und durch die Zurückweisung all dessen, was diesen Dingen fremd ist. 
….“

Selten wurde ein so grosser schriftlicher Nachlass eines Yogapioniers
hinterlassen, wie derjenige von Sri Aurobindo. Seine Werke wie Die Synthese
des Yoga, Das Göttliche Leben, usw. welche 1914 – 1921 in der Zeitschrift
Arya erstmals veröffentlicht wurden, enthalten bereits die Essenz der
gesamten Lehre über den Integralen Yoga.

Als sich Sri Aurobindo 1926 entschied, die Leitung des Ashrams Mirra Alfassa
(die Mutter) zu übergeben und sich von der Aussenwelt zurückzuziehen,
entstand ein umfangreicher Briefverkehr mit seinen Schülern.

Für alle Integral-Suchenden sind die gesammelten Briefe, welche nach
verschiedenen Themengebieten zusammengestellt wurden, eine schier
unerschöpfliche Quelle von Informationen und Anweisungen.

Über die Briefe über den Yoga

Einführende Worte von Elisabeth Beck

Elisabeth Beck, die Übersetzerin der Briefe über den Yoga ins Deutsche,
schrieb 1977 im Anhang von Band 1 folgende Hintergrundinformationen:

„Nachdem Sri Aurobindo sich 1926 nahezu vollständig von der Außenwelt und
auch von dem persönlichen Kontakt mit seinen Jüngern zurückgezogen hatte,
forderte er diese auf, sich mit ihren Fragen und Problemen schriftlich an ihn
zu wenden. Das taten sie und »schrieben ihm über alles, über ihre

https://www.integrale-lebensschule.ch/2022/04/12/methoden-und-ziel-des-integralen-yoga/
https://www.integrale-lebensschule.ch/2022/04/12/methoden-und-ziel-des-integralen-yoga/
https://www.yoga-onlineshop.ch/produkt/die-synthese-des-yoga/
https://www.yoga-onlineshop.ch/produkt/die-synthese-des-yoga/
https://www.yoga-onlineshop.ch/produkt/das-goettliche-leben-3-baende/
https://www.integrale-lebensschule.ch/mirra-alfassa-mutter/
https://www.integrale-lebensschule.ch/mirra-alfassa-mutter/


Heimsuchungen und Hoffnungen, ihre dunklen Nächte und verhangenen Tage, über
plötzlichen Jubel, seltsame Ängste und bleierne Depressionen – oder sie
stellten Fragen über Probleme der Philosophie, der Yogatechnik, über
poetische Inspiration usw. usw.; und die Antwort kam und brachte den wahren
Balsam spiritueller Hilfe, sie kam in Form einer Botschaft oder freundlicher
Worte, sie kam als lange oder kurze Epistel, heiter oder ernst, doch immer
dem Herzen oder der Wahrheit entspringend und in jeder Weise der Art der
Anfrage sowie der Natur und Stimmung des Fragenden angemessen« (aus K. R. S.
Iyengars Buch: Sri Aurobindo). So entstand in den Jahren zwischen 1927 und
1938 das gewaltige Werk und Lehrgebäude der Briefe, die in die Tausende gehen
und jeden nur erdenklichen Aspekt des Integralen Yoga behandeln. Sie sind
eine wahre Fundgrube vielfältigster Unterweisung und in ihrer Unmittelbarkeit
vielleicht von größerem praktischen Wert als seine ‚großen‘ Werke, die er zur
Veröffentlichung schrieb.

Wir sehen Sri Aurobindo vor uns, wie er in langen Nächten, kaum des Schlafes
bedürftig, mit unendlicher Liebe und Geduld auf jeden Gedanken einging, wie
er seine Antworten auf irgendwelche Abreißzettel schrieb oder in die
Tagebücher der Sadhaks, die sie ihm sandten, oder unter ihre Briefe selbst.
Diese Antworten wurden später in jahrzehntelanger sorgfältiger und geduldiger
Arbeit von Kishor Gandhi, Sadhak des Sri Aurobindo Ashrams gesichtet,
gesammelt und nach Themen geordnet. Eine erste Auswahl aus den Briefen
erschien 1933 unter dem Titel The Riddle of this World (Deutsche Ausgabe
1977: Das Rätsel dieser Welt); 1935 erschien Lights on Yoga und 1936 Bases of
Yoga; 1947 dann eine kleinere Sammlung unter dem Titel: Letters of Sri
Aurobindo, und im Jahre 1958 die beiden ersten umfangreichen Bände: On Yoga.

Die jüngste, erweiterte und bislang vollständigste Ausgabe der Briefe in drei
großen Bänden ist in der Sri Aurobindo Centenary Edition enthalten, der
ersten Gesamtausgabe der Werke Sri Aurobindos aus dem Jahre 1972. Diese liegt
der deutschen Übersetzung zugrunde, die in vier Bänden erscheinen wird. (1.
Band: Integraler Yoga und andere Wege; 2. Band: Die Sadhana; 3. Band:
Erfahrungen und Verwirklichungen; 4. Band: Die Umwandlung.)

Der vorliegende erste Band enthält viele der sogenannten großen Briefe Sri
Aurobindos wie jenen, der später Das Rätsel dieser Welt genannt wurde und in
dem gleichnamigen Büchlein erschien oder die faszinierenden Berichte über
seine nirvana-Erfahrung, seine leidenschaftliche Auseinandersetzung mit der
Wissenschaft, die er in ihre Schranken weist oder den berühmten Brief über
die Logik des Zweifels – um nur einige zu nennen. Einer der wichtigsten
Abschnitte dieses Bandes jedoch ist: Die Ebenen und Teile des Wesens, der den
inneren Aufbau des menschlichen Wesens – im Westen würde man es als die
Psychologie des Menschen bezeichnen – in der Sicht Sri Aurobindos enthält.
Wichtig nicht nur für das Verständnis der weiteren Brief-Bände über den Yoga
und gleichsam als Ersatz für die bislang noch fehlende deutsche Terminologie-
Ausgabe, sondern wichtig auch für die eigene Selbsterkenntnis und
Selbstschau.
Sri Aurobindo sagt: »Es gehört zur Grundlage dieses Yoga, sich der großen
Kompliziertheit unserer Natur bewusst zu werden, die verschiedenen Kräfte,
die sie bewegen, zu erkennen und über sie die Kontrolle eines lenkenden
Wissens zu erlangen. Wir bestehen aus vielen Teilen – unserem Denken und



Willen, unserer Wahrnehmung, unserem Gefühl und Handeln –, doch erkennen wir
weder die Herkunft noch den Weg, den diese Impulse in uns einschlagen, und
gewahren lediglich ihre verworrenen und kunterbunten Folgen an der
Oberfläche, denen wir bestenfalls eine unsichere und wechselhafte Ordnung
auferlegen können.«

Eines gilt es zu verstehen, dass es für einen Mann mit großer spiritueller
Erfahrung keine sprachlichen Abstraktionen gibt. Dinge, die anderen abstrakt
erscheinen mögen, da sie weit über ihre Erfahrung und ihr mentales Vermögen
hinausreichen, sind für ihn gegenwärtige und greifbare Realitäten, die er mit
der gleichen Genauigkeit beschreibt wie wir vielleicht einen physischen
Vorgang beschreiben würden. Man muss lernen Sri Aurobindo zu lesen, seine
Sprache zu verstehen – und dies ist nicht in kurzer Zeit möglich, es mag
sogar eine Entwicklung sein, die sich über Jahre erstreckt. Man muss ihn
wieder und wieder lesen, man muss lernen ruhig sich zu öffnen, weit zu
werden, immer weiter, gleichsam ozeanisch so wie diese in großen Sätzen
dahinfließende Sprache selbst. Seine Bücher sind nicht auf einmal zu
erschöpfen und bei jedem erneuten Lesen wird man Dinge finden, die einen
zuvor nicht berührten. Es ist sogar durchaus möglich Sri Aurobindo zunächst
gar nicht zu verstehen, da man versucht, ihn in seine eigene Gedanken– und
Vorstellungswelt einzuordnen oder ihn einfach als einen weiteren indischen
oder idealistischen Philosophen betrachtet.

Ihn als das zu erkennen, was er tatsächlich ist – als avatār, welcher der
Menschheit zu einem neuen Bewusstsein, zur nächsten Seinsstufe der Evolution
verhilft –, gibt es nur einen Weg, sich ruhig aufzumachen und zu empfangen,
was aus dem Schwingen und Leuchten seiner Gedanken, seiner Weisungen, seiner
Sprache in uns einzudringen vermag.“

Worte von Nirodbaran zu den Briefen

Nirodbaran, ein enger Schüler von Sri Aurobindo und der Mutter, schrieb die
nachstehende Betrachtung im Vorwort zu dem Buch Correspondence with Sri
Aurobindo (First Edition 1969). Sie bezieht sich auf den Briefwechsel Sri
Aurobindos mit Nirodbaran, der einen besonders humorvollen und innigen Ton
aufweist. Diese Betrachtung ist im Anhang des Band 3 unter Briefwechsel mit
Sri Aurobindo eingeflossen:

„Die Geschichte dieses Briefwechsels geht zurück auf die frühen dreißiger
Jahre, jener Zeit als der Ashram meine ständige Heimat wurde. Ich war zu
meinem ersten darshan hierhergekommen, um etwa einen Monat zu bleiben. Bevor
ich abfuhr, schrieb ich Sri Aurobindo einen Brief, der sich auf die künftige
Entwicklung meines Lebens bezog, und deutete ihm an, dass meine Neigung mehr
in Richtung des Karmayoga als eines Lebens der Meditation ginge; ich stellte
ihm auch die Frage, wie die Ausübung des Yoga überhaupt mit dem Leben in der
Welt vereinbar sei, und auf welche Weise ich mich vorbereiten könne, um zu
einem späteren Zeitpunkt den Yoga voll aufnehmen zu können.
Seine Antwort bestand in einem langen Brief, in welchem Sri Aurobindo mir
erklärte, wie das äußere Leben zu einem Bereich des Yoga gemacht werden
könne, und wie Arbeit, in der richtigen Einstellung verrichtet – als Teil des
Karmayoga –, ein gutes Training für das volle yogische Leben sein könne. Von
diesem Rat jedoch wurde nur sehr wenig in die Praxis umgesetzt: die



Dunkelheit der Welt draußen verhüllte rasch das flackernde Licht, das im
Ashram entzündet worden war.

Als ich im Jahre 1933 zurückkehrte und mich entschloss, im Ashram zu bleiben,
bemerkte ich, dass der Briefwechsel der Jünger mit der Mutter und Sri
Aurobindo zu einem charakteristischen Merkmal jener Zeit geworden war. Die
Mutter und Sri Aurobindo saßen Nacht für Nacht, Monat um Monat über Stößen
von Notizbüchern und Briefen und beantworteten alle Arten von Fragen der
Sadhaks und Sadhikas – schwierige und lächerliche. Das ging etwa 8 Jahre lang
so. Für einige Sadhaks war das Schreiben Pflicht, andere taten es freiwillig,
doch niemand wollte sich eine derartige Gelegenheit entgehen lassen; all die
alten Sadhaks jener Zeit hüten den Briefwechsel mit Sri Aurobindo wie einen
kostbaren Schatz, der jetzt noch hundertmal kostbarer für sie geworden ist.
Auch ich begann ihm zu schreiben und seine Antworten waren etwa ein Jahr lang
ziemlich kühl und sachlich. Nicht in meinen kühnsten Träumen wäre es mir
eingefallen, dass diese Beziehung bald einen vertrauten und persönlichen
Charakter annehmen würde. Und dennoch war es so, und auf überraschend
plötzliche Weise. Eines Tages, als mein Notizbuch von Sri Aurobindo zurückkam
und ich zu lesen begann, stieß ich zu meiner höchsten Verwirrung auf den
Satz: »Nun, mein Lieber, hast du es jetzt verstanden?« Ich war so verblüfft,
dass ich meinen Augen nicht traute. »Ist dies ein Scherz oder ein Versehen
seiner Hand?«, fragte ich mich, denn ich kannte niemanden, für den er jemals
die Anrede ‚mein Lieber‘ gebraucht hätte. Ich konnte ihn aber auch nicht
darüber befragen. Doch ließ er mich nicht lange im Zweifel, denn von diesem
Tag an änderte der ganze Briefwechsel mit ihm seinen Ton und enthielt nun für
mich den rasa himmlischen Entzückens, den allein Sri Aurobindos Feder
erstehen lassen und seine vielschichtige Persönlichkeit vermitteln konnte –
denn für mich war er schlechthin die Verkörperung des raso vai sah (‚Er ist
wahrhaft das Entzücken‘).

Von nun an wurde das Leben ein einziger Gesang! Jeden Morgen wartete ich
voller Spannung auf die Ankunft der ‚Göttlichen Post‘, wie wir sie zu nennen
pflegten. Wie groß war die Erregung, wenn ich sah, dass Seiten – in
unglaublicher Geschwindigkeit geschrieben – mit seiner feinen, engen
Handschrift gefüllt waren. »Oh, wie viel er doch wieder geschrieben hat«, war
dann mein erster Gedanke. Und der Inhalt glich tatsächlich einem Göttermahl,
obwohl ich zugeben muss, dass es eines Gottes Wirken bedurfte, um in einer
einzigen Nacht so viele Fragen zu beantworten. Manchmal, wenn es am wenigsten
erwartet wurde, waren die Antworten ausführlich und wenn es am meisten
erwartet wurde, absolut spärlich – aber immer hatten sie eine anfeuernde
Wirkung auf mich. Der aufblitzende Humor, das brillante Wortgefecht, die
vorgebrachten Argumente, welche die völlige Hohlheit meiner unreifen
Schlussfolgerungen bloßlegten, waren Dinge, die meine übliche menschliche
Kost überschritten. Voller Freude pflegte ich zu Dilip Roy [ein Jünger Sri
Aurobindos, der ihm besonders nahe stand] zu rennen, um mit ihm den üppigen
Schmaus zu teilen. Wir bogen uns vor Lachen und genossen all die Prügel, die
mir für meine holzköpfige Logik zuteil wurde. Dilip pflegte zu sagen: »In dem
Briefwechsel mit dir hat sich Sri Aurobindo in einem völlig neuen Licht
gezeigt. Welch‘ Glück für uns, solch einen Guru zu haben!« Meine Freunde
wunderten sich, wie ich es wagen konnte, mir derartige außergewöhnliche
Freiheiten Sri Aurobindo gegenüber herauszunehmen – manchen erschien es als



ein Sakrileg. Ich wurde oftmals gefragt: »Hast du keine Angst, wenn du ihm
während des darshans gegenübertrittst?« Angst? Wo konnte von Angst die Rede
sein, wenn sein Gesicht, seine Augen sagten: ‚ma bhai‘ (hab keine Furcht),
seine Lippen sich in zärtlichem Lächeln öffneten und sein Körper, ganz Liebe
und Süße, sich niederbeugte, um den Kopf zu segnen, der zu seinen Füßen lag.

Auf diese Weise setzten wir, Guru und Schüler, unsere täglichen schriftlichen
Gefechte fort – der Guru zu dem Angriff auf allen Fronten ermutigend und sich
ihm preisgebend und zuletzt den dreisten Gegner mit einem gütigen Lachen zu
Boden werfend. Der Schüler aber pflegte den Staub abzuschütteln und sich für
eine neue Kontroverse bereit zu machen und, »obgleich besiegt, immer noch
weiter argumentierend.« Der Leser mag die Fragen manchmal etwas einfältig
finden; in jenen Tagen aber, als die kleineren Bücher [wie Grundlagen des
Yoga usw.] noch nicht veröffentlicht waren, konnten wir nur auf den Arya
zurückgreifen, der aber für viele von uns schwer verständlich war – wir
wussten daher nicht viel über diesen Yoga. Außerdem war die Versuchung Sri
Aurobindo eine Äußerung zu entlocken so unwiderstehlich, dass wir die
Weisheit unserer Fragen nicht weiter wogen. Er hatte uns dieses
außergewöhnliche Privileg eingeräumt und wir wandten jede List und
Geschicklichkeit an, um ihm etwas von dem unermesslichen Reichtum seines
Wissens zu entreißen. Das Ergebnis ist eine große, kostbare Folge von Briefen
über alle Arten von Themen – Briefe, die für immer leuchten werden wie
Juwelen auf dem Brustpanzer der Zeit.

Die Kunst, einen indirekten Kontakt mittels Briefen so eng und lebendig,
gleichsam berührbar zu machen, ist etwas, dessen Geheimnis Sri Aurobindo
allein zu kennen schien. Eine Redewendung wie »mach weiter, mach weiter«,
wenn der Sadhak in einer Stimmung von Verzweiflung war, oder »vorwärts,
vorwärts«, wenn er wissen wollte, ob er überhaupt Fortschritte mache, oder
ein einfaches Ausrufezeichen am Rand, sind Dinge, über die man sich, wenn man
den Zusammenhang kennt, unglaublich freuen kann. Außerdem stellte seine Art
mit verschiedenen Sadhaks gemäß ihrem psychologischen ‚make-up‘ umzugehen und
das gleiche Thema von verschiedenen Ebenen des Bewusstseins her zu behandeln
– dem geistigen Format jedes einzelnen angemessen – eine große Meisterschaft
seiner Federführung dar. Und so wie Sri Krishna die Herzen der Menschen mit
seiner Flöte bestrickte, hat Sri Aurobindo ihre Herzen und ihren Geist mit
der Zauberkraft seiner Feder gewonnen.

Dies ist in Kürze die Geschichte unseres Briefwechsels. Erinnerungen der
versunkenen Vergangenheit steigen bei seiner Betrachtung auf und verleihen
meinem inneren Horizont die Farbe ihrer Regenbogen-Töne. Vieles hat sich
seither ereignet, viele Umwälzungen haben die Erde erschüttert, ihren dunklen
Schatten hinterlassend und sich wieder zurückziehend, wenn Seine [Yoga-]
Macht eingriff. Auch unser eigenes Leben erfuhr viele Erschütterungen, aber
in all diesem Fluten und Ebben sind die Dinge unserer inneren Welt
tatsächlich sehr weit gediehen. Nur wenige wissen etwas von der
Herkulesarbeit, die Sri Aurobindo und die Mutter vereint und getrennt
verrichteten indem sie, den Dringlichkeiten der Zeit entsprechend, subtile
oder rasch wirkende oder langsame Methoden anwandten und wieder verwarfen, um
andere aufzunehmen und neue Brücken zu öffnen, alte zu schließen oder zu
blockieren und sogar ihr eigenes Leben für das Göttliche Ziel einzusetzen.



Diese noch nie dagewesene symbolische Geschichte wird in der Zukunft
geschrieben werden; es wird unser Epos sein – wie Savitri das Epos Sri
Aurobindos ist – und unser Briefwechsel mit Ihm wird seinen gebührenden Platz
darin finden. … “

Briefe über den Yoga



https://www.integrale-lebensschule.ch/wp-content/uploads/Brief-von-Sri-Aurobindo.jpg


Brief mit Handschrift von Sri Aurobindo

Leider sind die vier Buchbände 1 – 4 Briefe über den Yoga in deutscher
Sprache vergriffen.

Alle 4 Bände in Deutsch sind aber als eBook erhältlich.

Zudem sind die Bände:

Briefe über den Yoga – Band 1
Briefe über den Yoga – Band 2 + 3
Briefe über den Yoga – Band 4

auf der Website:
https://motherandsriaurobindo.in/Sri-Aurobindo/ 
als pdf online lesbar unter: Works / Translations / Deutsche /

oder sie können direkt aufgerufen werden durch Anklicken der unten stehenden
Links.

Zur besseren Auffindung entsprechender Texte, habe ich die
Inhaltsverzeichnisse der Bände 1 bis 4 unten aufgelistet.

Band 1: Integraler Yoga und andere Wege

Band 1 – als pdf

Inhalt:

Die supramentale Evolution
Integraler Yoga und andere Wege

Shankara und Mayavada1.
Buddhismus2.
Die Gita3.
Tantrismus und Okkultismus4.
Vishnuismus5.
Integraler Yoga6.

Religion, Moral, Idealismus und Yoga
Vernunft, Wissenschaft und Yoga
Die Ebenen und Teile des Wesens

Bewusstsein1.
Sachchidananda2.
Supramental – Übermental3.
Jivatman (Zentrales Wesen)4.
Die Seele und das seelische Wesen5.
Das innere Wesen und das wahre Wesen6.
Das umhüllende (environmental) Bewusstsein7.
Das kosmische Bewusstsein8.
Das Mental9.
Das vitale Wesen (Das Vital)10.
Das Physische Bewusstsein, das Physische Mental11.
Das Unterbewusste, das Unbewusste12.
Die Zentren13.

https://auro-media.de/Briefe-ueber-den-Yoga-Gesamtausgabe-eBook
https://motherandsriaurobindo.in/Sri-Aurobindo/
https://motherandsriaurobindo.in/Sri-Aurobindo/books/sabcl/german/letters-on-yoga-1/


Die göttlichen und die feindlichen Mächte
Die Götter1.
Die Asuras2.

Der Sinn des Avatars
Wiedergeburt
Schicksal und freier Wille, Karma, Vererbung usw.

Schicksal und freier Wille1.
Unsichtbare Kräfte2.
Das Opfer3.
Gewalt und Nicht-Gewalt4.
Zeitgefühl5.
Größe6.
Pflanzen und Tiere7.
Humor8.

Anhang
Glossar
Zeittafel
Zu den Briefen Sri Aurobindos (von Elisabeth Beck)

Band 2: Die Sadhana

Band 2 und 3 – als pdf

Inhalt:

Das Ziel des Integralen Yoga
Die synthetische Methode und der Integrale Yoga
Die Grundvoraussetzungen des Pfades

Allgemeines1.
Wahrhaftigkeit2.
Streben3.
Glaube4.
Hingabe und Bemühung5.
Gnade6.
Guru7.
Beharrlichkeit8.

Die Grundlage der Sadhana
Das ruhige Mental1.
Stille, Ruhe und Schweigen2.
Friede3.
Gleichmut4.

Sadhana durch Arbeit
Karma-Yoga1.
Die Göttliche Arbeit2.
Das doppelte Bewusstsein bei der Arbeit3.
Das Sich-Öffnen für die Kraft4.
Das Wirken der Kraft bei der Arbeit5.
Die Einmischung des Mentals6.
Die Läuterung durch die Arbeit7.
Ordnung und Disziplin bei der Arbeit8.
Die richtige Handhabung der Dinge9.

Sadhana durch Meditation

https://motherandsriaurobindo.in/Sri-Aurobindo/books/sabcl/german/letters-on-yoga-2-3/


Meditation und Konzentration1.
Der Samadhi-Zustand2.
Japa und Mantra3.

Sadhana durch Liebe und Hingabe
Die Göttliche und die menschliche Liebe1.
Bhakti und Anbetung2.
Bhakti-Emotion3.
Bhakti und Glaube4.

Menschliche Beziehungen im Yoga
Liebe, Freundschaft und Wohlwollen1.
Der Umgang mit anderen2.
Der Wunsch zu helfen3.
Vitaler Austausch4.

Sadhana im Ashram und außerhalb des Ashrams
Der Ashram1.
Die Arbeit im Ashram2.
Die Sadhaks des Ashrams3.
Regel und Disziplin im Ashram4.
Die Rückkehr in das Welt-Leben5.
Sadhana im Leben der Welt6.

Anhang
Zu den Briefen Sri Aurobindos
Zeittafel
Glossar

Band 3: Erfahrung und Verwirklichung

Band 2 und 3 – als pdf

Inhalt:

Erfahrung und Verwirklichung
Visionen und Symbole
Erfahrungen des inneren und des kosmischen Bewusstseins
Anhang

Zu den Briefen Sri Aurobindos
Briefwechsel mit Sri Aurobindo (von Nirodbaran)
Zeittafel
Glossar

Band 4: Die Umwandlung

Band 4 – als pdf

Inhalt:

Die dreifache Umwandlung: die Seelische – die Spirituelle – die
Supramentale
Die Umwandlung des Mentals
Die Umwandlung des Vitals
Die Umwandlung des Physischen
Die Umwandlung des Unterbewussten und Unbewussten

https://motherandsriaurobindo.in/Sri-Aurobindo/books/sabcl/german/letters-on-yoga-2-3/
https://motherandsriaurobindo.in/Sri-Aurobindo/books/sabcl/german/letters-on-yoga-4/


Die Schwierigkeiten des Pfades
Der Widerstand der feindlichen Kräfte
Anhang

Zu den Briefen Sri Aurobindos
Zeittafel
Glossar

Beitrag von Jean-Pierre Wicht

Ich danke Wilfried Huchzermeyer für die Durchsicht des Textes und für seine
Verbesserungsvorschläge.

https://www.integrale-lebensschule.ch/portrait-jean-pierre/
https://www.integrale-lebensschule.ch/portrait-jean-pierre/
https://edition-sawitri.de/

