Briefe iiber den Yoga, Sri Aurobindo

Der Integrale Yoga nach Sri Aurobindo weicht durch seine Methoden und seinem
Ziel von den meisten Yogawegen ab. Da jeder Suchende eine andere
Persdnlichkeit hat, gibt es im Integralen Yoga nicht die meist Ublichen
kollektiven Anweisungen oder Ubungen. Gliicklicherweise hat aber Sri Aurobindo
nebst seinen umfangreichen Blichern auch tausende Briefe an seine Schiler
geschrieben, welche spater in Buchform als Briefe Uber den Yoga
veroffentlicht wurden und dadurch zu einer echten Hilfe fur alle wurden.

Inhaltsverzeichnis

e Einleitung

e Uber die Briefe iiber den Yoga
o Einfihrende Worte von Elisabeth Beck

o Worte von Nirodbaran zu den Briefen
e Briefe lUber den Yoga
oBand 1: Integraler Yoga und andere Wege
o Band 2: Die Sadhana
o Band 3: Erfahrung und Verwirklichung
o Band 4: Die Umwandlung

Einleitung

Wer ein normales, gluckliches Leben fihren méchte, nach dem englischen
Sprichwort ‘eat, drink and be merry’ (essen, trinken und fréhlich sein), ist
nicht fur den Integralen Yogaweg pradestiniert. Es gibt genilgend andere Yoga-
Methoden, die ein glucklicheres, spannungsfreies Leben ermdglichen.

Auch fir jene Sucher, deren Lebensziel ein alleiniger Aufstieg in das


https://www.integrale-lebensschule.ch/2024/05/02/briefe-ueber-den-yoga-sri-aurobindo/
https://www.integrale-lebensschule.ch/wp-content/uploads/Sri-Aurobindo.jpg
https://www.integrale-lebensschule.ch/integraler-yoga/
https://www.integrale-lebensschule.ch/sri-aurobindo/

GOottliche ist (Samadhi), wobei die Grundlage des Lebens im Korper und Vital
unverandert bleibt, ist der Integrale Yoga ebenfalls die falsche Methode.

Der Integrale Yoga ist nicht nur ein Aufstieg zum Gottlichen, sondern auch
wieder ein Abstieg, um Physis, Vital und Mental zu transformieren (zu
vergottlichen). Dies ist ein sehr schwieriger Weg und (noch) nicht fuar alle
Menschen begehbar. Siehe auch Blog-Beitrag Methoden und Ziel des Integralen

Yoga.

Sri Aurobindo in Briefe iiber den Yoga, Band 2:

,Der Weg des Yoga, dem man hier folgt, unterscheidet sich von anderen
Yogawegen in seinen Zielen; sein Ziel ist nicht, sich aus dem gewdhnlichen
unwissenden Weltbewusstsein in das gottliche Bewusstsein zu erheben, sondern
die supramentale Macht jenes gottlichen Bewusstseins in die Unwissenheit von
Mental, Leben und Kdrper herabzubringen, sie umzuwandeln, das Gottliche hier
zu manifestieren und ein gottliches Leben in der Materie zu schaffen. Dies
ist ein uUbermalig schwieriges Ziel und ein uUbermaBig schwieriger Yoga; vielen
oder den meisten wird er unmdglich erscheinen. ..

Die Sadhana dieses Yoga geht nicht durch eine festgelegte mentale Lehre
vonstatten oder durch vorgeschriebene Formen der Meditation, durch mantra
oder andere Dinge, sondern durch Streben, durch nach innen oder oben
gerichtete Konzentration, durch das Sich-Offnen fiir einen Einfluss, fir die
Gottliche Macht Uber uns und ihr Wirken, fir die Gottliche Gegenwart im
Herzen und durch die Zurickweisung all dessen, was diesen Dingen fremd ist.

u

Selten wurde ein so grosser schriftlicher Nachlass eines Yogapioniers
hinterlassen, wie derjenige von Sri Aurobindo. Seine Werke wie Die Synthese
des Yoga, Das Gottliche Leben, usw. welche 1914 — 1921 in der Zeitschrift
Arya erstmals veroffentlicht wurden, enthalten bereits die Essenz der
gesamten Lehre uUber den Integralen Yoga.

Als sich Sri Aurobindo 1926 entschied, die Leitung des Ashrams Mirra Alfassa
(die Mutter) zu ubergeben und sich von der Aussenwelt zuruckzuziehen,
entstand ein umfangreicher Briefverkehr mit seinen Schiilern.

Fur alle Integral-Suchenden sind die gesammelten Briefe, welche nach
verschiedenen Themengebieten zusammengestellt wurden, eine schier
unerschopfliche Quelle von Informationen und Anweisungen.

Uber die Briefe iiber den Yoga

Einfilhrende Worte von Elisabeth Beck

Elisabeth Beck, die Ubersetzerin der Briefe iiber den Yoga ins Deutsche,
schrieb 1977 im Anhang von Band 1 folgende Hintergrundinformationen:

»Nachdem Sri Aurobindo sich 1926 nahezu vollstandig von der AuBenwelt und
auch von dem personlichen Kontakt mit seinen Juingern zuruckgezogen hatte,
forderte er diese auf, sich mit ihren Fragen und Problemen schriftlich an ihn
zu wenden. Das taten sie und »schrieben ihm Uber alles, Uber ihre


https://www.integrale-lebensschule.ch/2022/04/12/methoden-und-ziel-des-integralen-yoga/
https://www.integrale-lebensschule.ch/2022/04/12/methoden-und-ziel-des-integralen-yoga/
https://www.yoga-onlineshop.ch/produkt/die-synthese-des-yoga/
https://www.yoga-onlineshop.ch/produkt/die-synthese-des-yoga/
https://www.yoga-onlineshop.ch/produkt/das-goettliche-leben-3-baende/
https://www.integrale-lebensschule.ch/mirra-alfassa-mutter/
https://www.integrale-lebensschule.ch/mirra-alfassa-mutter/

Heimsuchungen und Hoffnungen, ihre dunklen Nachte und verhangenen Tage, Uber
plétzlichen Jubel, seltsame Angste und bleierne Depressionen — oder sie
stellten Fragen uber Probleme der Philosophie, der Yogatechnik, uber
poetische Inspiration usw. usw.; und die Antwort kam und brachte den wahren
Balsam spiritueller Hilfe, sie kam in Form einer Botschaft oder freundlicher
Worte, sie kam als lange oder kurze Epistel, heiter oder ernst, doch immer
dem Herzen oder der Wahrheit entspringend und in jeder Weise der Art der
Anfrage sowie der Natur und Stimmung des Fragenden angemessen« (aus K. R. S.
Iyengars Buch: Sri Aurobindo). So entstand in den Jahren zwischen 1927 und
1938 das gewaltige Werk und Lehrgebaude der Briefe, die in die Tausende gehen
und jeden nur erdenklichen Aspekt des Integralen Yoga behandeln. Sie sind
eine wahre Fundgrube vielfaltigster Unterweisung und in ihrer Unmittelbarkeit
vielleicht von grolBerem praktischen Wert als seine ,groflen‘ Werke, die er zur
Veroffentlichung schrieb.

Wir sehen Sri Aurobindo vor uns, wie er in langen Nachten, kaum des Schlafes
bedirftig, mit unendlicher Liebe und Geduld auf jeden Gedanken einging, wie
er seine Antworten auf irgendwelche Abreillzettel schrieb oder in die
Tagebicher der Sadhaks, die sie ihm sandten, oder unter ihre Briefe selbst.
Diese Antworten wurden spater in jahrzehntelanger sorgfaltiger und geduldiger
Arbeit von Kishor Gandhi, Sadhak des Sri Aurobindo Ashrams gesichtet,
gesammelt und nach Themen geordnet. Eine erste Auswahl aus den Briefen
erschien 1933 unter dem Titel The Riddle of this World (Deutsche Ausgabe
1977: Das Ratsel dieser Welt); 1935 erschien Lights on Yoga und 1936 Bases of
Yoga; 1947 dann eine kleinere Sammlung unter dem Titel: Letters of Sri
Aurobindo, und im Jahre 1958 die beiden ersten umfangreichen Bande: On Yoga.

Die jungste, erweiterte und bislang vollstandigste Ausgabe der Briefe in drei
groBen Banden ist in der Sri Aurobindo Centenary Edition enthalten, der
ersten Gesamtausgabe der Werke Sri Aurobindos aus dem Jahre 1972. Diese liegt
der deutschen Ubersetzung zugrunde, die in vier Banden erscheinen wird. (1.
Band: Integraler Yoga und andere Wege; 2. Band: Die Sadhana; 3. Band:
Erfahrungen und Verwirklichungen; 4. Band: Die Umwandlung.)

Der vorliegende erste Band enthalt viele der sogenannten groBen Briefe Sri
Aurobindos wie jenen, der spater Das Ratsel dieser Welt genannt wurde und in
dem gleichnamigen Bichlein erschien oder die faszinierenden Berichte Uber
seine nirvana-Erfahrung, seine leidenschaftliche Auseinandersetzung mit der
Wissenschaft, die er in ihre Schranken weist oder den beruhmten Brief uber
die Logik des Zweifels — um nur einige zu nennen. Einer der wichtigsten
Abschnitte dieses Bandes jedoch ist: Die Ebenen und Teile des Wesens, der den
inneren Aufbau des menschlichen Wesens — im Westen wiirde man es als die
Psychologie des Menschen bezeichnen — in der Sicht Sri Aurobindos enthalt.
Wichtig nicht nur fir das Verstandnis der weiteren Brief-Bande Uber den Yoga
und gleichsam als Ersatz fur die bislang noch fehlende deutsche Terminologie-
Ausgabe, sondern wichtig auch fir die eigene Selbsterkenntnis und
Selbstschau.

Sri Aurobindo sagt: »Es gehdrt zur Grundlage dieses Yoga, sich der grolSen
Kompliziertheit unserer Natur bewusst zu werden, die verschiedenen Krafte,
die sie bewegen, zu erkennen und Uber sie die Kontrolle eines lenkenden
Wissens zu erlangen. Wir bestehen aus vielen Teilen — unserem Denken und



Willen, unserer Wahrnehmung, unserem Gefihl und Handeln —, doch erkennen wir
weder die Herkunft noch den Weg, den diese Impulse in uns einschlagen, und
gewahren lediglich ihre verworrenen und kunterbunten Folgen an der
Oberflache, denen wir bestenfalls eine unsichere und wechselhafte Ordnung
auferlegen konnen.«

Eines gilt es zu verstehen, dass es fur einen Mann mit groBer spiritueller
Erfahrung keine sprachlichen Abstraktionen gibt. Dinge, die anderen abstrakt
erscheinen moégen, da sie weit Uber ihre Erfahrung und ihr mentales Vermdgen
hinausreichen, sind fur ihn gegenwartige und greifbare Realitaten, die er mit
der gleichen Genauigkeit beschreibt wie wir vielleicht einen physischen
Vorgang beschreiben wirden. Man muss lernen Sri Aurobindo zu lesen, seine
Sprache zu verstehen — und dies ist nicht in kurzer Zeit méglich, es mag
sogar eine Entwicklung sein, die sich lber Jahre erstreckt. Man muss ihn
wieder und wieder lesen, man muss lernen ruhig sich zu 6ffnen, weit zu
werden, immer weiter, gleichsam ozeanisch so wie diese in groBen Satzen
dahinflielBende Sprache selbst. Seine Blicher sind nicht auf einmal zu
erschopfen und bei jedem erneuten Lesen wird man Dinge finden, die einen
zuvor nicht beruthrten. Es ist sogar durchaus méglich Sri Aurobindo zunachst
gar nicht zu verstehen, da man versucht, ihn in seine eigene Gedanken— und
Vorstellungswelt einzuordnen oder ihn einfach als einen weiteren indischen
oder idealistischen Philosophen betrachtet.

Ihn als das zu erkennen, was er tatsachlich ist — als avatar, welcher der
Menschheit zu einem neuen Bewusstsein, zur nachsten Seinsstufe der Evolution
verhilft —, gibt es nur einen Weg, sich ruhig aufzumachen und zu empfangen,
was aus dem Schwingen und Leuchten seiner Gedanken, seiner Weisungen, seiner
Sprache in uns einzudringen vermag."“

Worte von Nirodbaran zu den Briefen

Nirodbaran, ein enger Schiler von Sri Aurobindo und der Mutter, schrieb die
nachstehende Betrachtung im Vorwort zu dem Buch Correspondence with Sri
Aurobindo (First Edition 1969). Sie bezieht sich auf den Briefwechsel Sri
Aurobindos mit Nirodbaran, der einen besonders humorvollen und innigen Ton
aufweist. Diese Betrachtung ist im Anhang des Band 3 unter Briefwechsel mit
Sri Aurobindo eingeflossen:

,Die Geschichte dieses Briefwechsels geht zurick auf die frihen dreifliger
Jahre, jener Zeit als der Ashram meine standige Heimat wurde. Ich war zu
meinem ersten darshan hierhergekommen, um etwa einen Monat zu bleiben. Bevor
ich abfuhr, schrieb ich Sri Aurobindo einen Brief, der sich auf die kunftige
Entwicklung meines Lebens bezog, und deutete ihm an, dass meine Neigung mehr
in Richtung des Karmayoga als eines Lebens der Meditation ginge; ich stellte
ihm auch die Frage, wie die Ausubung des Yoga Uberhaupt mit dem Leben in der
Welt vereinbar sei, und auf welche Weise ich mich vorbereiten koénne, um zu
einem spateren Zeitpunkt den Yoga voll aufnehmen zu konnen.

Seine Antwort bestand in einem langen Brief, in welchem Sri Aurobindo mir
erklarte, wie das auBere Leben zu einem Bereich des Yoga gemacht werden
kdonne, und wie Arbeit, in der richtigen Einstellung verrichtet — als Teil des
Karmayoga —, ein gutes Training flir das volle yogische Leben sein kénne. Von
diesem Rat jedoch wurde nur sehr wenig in die Praxis umgesetzt: die



Dunkelheit der Welt draulBen verhiillte rasch das flackernde Licht, das im
Ashram entziindet worden war.

Als ich im Jahre 1933 zurilickkehrte und mich entschloss, im Ashram zu bleiben,
bemerkte ich, dass der Briefwechsel der Jinger mit der Mutter und Sri
Aurobindo zu einem charakteristischen Merkmal jener Zeit geworden war. Die
Mutter und Sri Aurobindo saBen Nacht fur Nacht, Monat um Monat uUber StoRen
von Notizbichern und Briefen und beantworteten alle Arten von Fragen der
Sadhaks und Sadhikas — schwierige und lacherliche. Das ging etwa 8 Jahre lang
so. Fur einige Sadhaks war das Schreiben Pflicht, andere taten es freiwillig,
doch niemand wollte sich eine derartige Gelegenheit entgehen lassen; all die
alten Sadhaks jener Zeit huten den Briefwechsel mit Sri Aurobindo wie einen
kostbaren Schatz, der jetzt noch hundertmal kostbarer fir sie geworden ist.
Auch ich begann ihm zu schreiben und seine Antworten waren etwa ein Jahr lang
ziemlich kihl und sachlich. Nicht in meinen kihnsten Traumen ware es mir
eingefallen, dass diese Beziehung bald einen vertrauten und persdnlichen
Charakter annehmen wirde. Und dennoch war es so, und auf uberraschend
plotzliche Weise. Eines Tages, als mein Notizbuch von Sri Aurobindo zuruckkam
und ich zu lesen begann, stief ich zu meiner hdéchsten Verwirrung auf den
Satz: »Nun, mein Lieber, hast du es jetzt verstanden?« Ich war so verblufft,
dass ich meinen Augen nicht traute. »Ist dies ein Scherz oder ein Versehen
seiner Hand?«, fragte ich mich, denn ich kannte niemanden, fur den er jemals
die Anrede ,mein Lieber‘ gebraucht hatte. Ich konnte ihn aber auch nicht
daruber befragen. Doch 1liell er mich nicht lange im Zweifel, denn von diesem
Tag an anderte der ganze Briefwechsel mit ihm seinen Ton und enthielt nun fir
mich den rasa himmlischen Entzickens, den allein Sri Aurobindos Feder
erstehen lassen und seine vielschichtige Persdnlichkeit vermitteln konnte —
denn fur mich war er schlechthin die Verkorperung des raso vai sah (,Er ist
wahrhaft das Entzicken’).

Von nun an wurde das Leben ein einziger Gesang! Jeden Morgen wartete ich
voller Spannung auf die Ankunft der ,Gottlichen Post’, wie wir sie zu nennen
pflegten. Wie groR war die Erregung, wenn ich sah, dass Seiten — in
unglaublicher Geschwindigkeit geschrieben — mit seiner feinen, engen
Handschrift gefullt waren. »0h, wie viel er doch wieder geschrieben hat«, war
dann mein erster Gedanke. Und der Inhalt glich tatsachlich einem Gottermahtl,
obwohl ich zugeben muss, dass es eines Gottes Wirken bedurfte, um in einer
einzigen Nacht so viele Fragen zu beantworten. Manchmal, wenn es am wenigsten
erwartet wurde, waren die Antworten ausfihrlich und wenn es am meisten
erwartet wurde, absolut sparlich — aber immer hatten sie eine anfeuernde
Wirkung auf mich. Der aufblitzende Humor, das brillante Wortgefecht, die
vorgebrachten Argumente, welche die vOllige Hohlheit meiner unreifen
Schlussfolgerungen bloBlegten, waren Dinge, die meine uUbliche menschliche
Kost Uberschritten. Voller Freude pflegte ich zu Dilip Roy [ein Jinger Sri
Aurobindos, der ihm besonders nahe stand] zu rennen, um mit ihm den Uppigen
Schmaus zu teilen. Wir bogen uns vor Lachen und genossen all die Prugel, die
mir fdr meine holzkoépfige Logik zuteil wurde. Dilip pflegte zu sagen: »In dem
Briefwechsel mit dir hat sich Sri Aurobindo in einem vOllig neuen Licht
gezeigt. Welch’ Glick fir uns, solch einen Guru zu haben!« Meine Freunde
wunderten sich, wie ich es wagen konnte, mir derartige aulBergewdhnliche
Freiheiten Sri Aurobindo gegenliber herauszunehmen — manchen erschien es als



ein Sakrileg. Ich wurde oftmals gefragt: »Hast du keine Angst, wenn du ihm
wahrend des darshans gegenlbertrittst?« Angst? Wo konnte von Angst die Rede
sein, wenn sein Gesicht, seine Augen sagten: ,ma bhai' (hab keine Furcht),
seine Lippen sich in zartlichem Lacheln o6ffneten und sein Korper, ganz Liebe
und SiBe, sich niederbeugte, um den Kopf zu segnen, der zu seinen FiBen lag.

Auf diese Weise setzten wir, Guru und Schiler, unsere taglichen schriftlichen
Gefechte fort — der Guru zu dem Angriff auf allen Fronten ermutigend und sich
ihm preisgebend und zuletzt den dreisten Gegner mit einem gutigen Lachen zu
Boden werfend. Der Schiler aber pflegte den Staub abzuschitteln und sich fir
eine neue Kontroverse bereit zu machen und, »obgleich besiegt, immer noch
weiter argumentierend.« Der Leser mag die Fragen manchmal etwas einfaltig
finden; in jenen Tagen aber, als die kleineren Biicher [wie Grundlagen des
Yoga usw.] noch nicht verdffentlicht waren, konnten wir nur auf den Arya
zuruckgreifen, der aber fur viele von uns schwer verstandlich war — wir
wussten daher nicht viel Uber diesen Yoga. AuBerdem war die Versuchung Sri
Aurobindo eine AuRerung zu entlocken so unwiderstehlich, dass wir die
Weisheit unserer Fragen nicht weiter wogen. Er hatte uns dieses
auBergewdhnliche Privileg eingeraumt und wir wandten jede List und
Geschicklichkeit an, um ihm etwas von dem unermesslichen Reichtum seines
Wissens zu entreiBen. Das Ergebnis ist eine grofRe, kostbare Folge von Briefen
uber alle Arten von Themen — Briefe, die fir immer leuchten werden wie
Juwelen auf dem Brustpanzer der Zeit.

Die Kunst, einen indirekten Kontakt mittels Briefen so eng und lebendig,
gleichsam beruhrbar zu machen, ist etwas, dessen Geheimnis Sri Aurobindo
allein zu kennen schien. Eine Redewendung wie »mach weiter, mach weiter«,
wenn der Sadhak in einer Stimmung von Verzweiflung war, oder »vorwarts,
vorwarts«, wenn er wissen wollte, ob er Uberhaupt Fortschritte mache, oder
ein einfaches Ausrufezeichen am Rand, sind Dinge, Uber die man sich, wenn man
den Zusammenhang kennt, unglaublich freuen kann. AuBerdem stellte seine Art
mit verschiedenen Sadhaks gemals ihrem psychologischen ,make-up‘ umzugehen und
das gleiche Thema von verschiedenen Ebenen des Bewusstseins her zu behandeln
— dem geistigen Format jedes einzelnen angemessen — eine grofe Meisterschaft
seiner Federfihrung dar. Und so wie Sri Krishna die Herzen der Menschen mit
seiner Flote bestrickte, hat Sri Aurobindo ihre Herzen und ihren Geist mit
der Zauberkraft seiner Feder gewonnen.

Dies ist in Kirze die Geschichte unseres Briefwechsels. Erinnerungen der
versunkenen Vergangenheit steigen bei seiner Betrachtung auf und verleihen
meinem inneren Horizont die Farbe ihrer Regenbogen-Tone. Vieles hat sich
seither ereignet, viele Umwalzungen haben die Erde erschuttert, ihren dunklen
Schatten hinterlassend und sich wieder zuriickziehend, wenn Seine [Yoga-]
Macht eingriff. Auch unser eigenes Leben erfuhr viele Erschitterungen, aber
in all diesem Fluten und Ebben sind die Dinge unserer inneren Welt
tatsachlich sehr weit gediehen. Nur wenige wissen etwas von der
Herkulesarbeit, die Sri Aurobindo und die Mutter vereint und getrennt
verrichteten indem sie, den Dringlichkeiten der Zeit entsprechend, subtile
oder rasch wirkende oder langsame Methoden anwandten und wieder verwarfen, um
andere aufzunehmen und neue Briucken zu O6ffnen, alte zu schlieBen oder zu
blockieren und sogar ihr eigenes Leben fur das Gottliche Ziel einzusetzen.



Diese noch nie dagewesene symbolische Geschichte wird in der Zukunft
geschrieben werden; es wird unser Epos sein — wie Savitri das Epos Sri
Aurobindos ist — und unser Briefwechsel mit Ihm wird seinen gebuhrenden Platz
darin finden. .. “

Briefe iiber den Yoga



Mo frv nolanreds o,
‘ L, "‘“‘""’"MM
e - e e S :”
g2 = = L t-
e iR R, Vet b e/ oy st
W“'?W“?-"?“’W‘*’“"‘”

e
i~ i af oA <A el filz)

sutf- iy, Feriyehoe i

CHV—.PMZL.:—H traella- E/: c.:ir‘é;

rnen fd T btas < =

Wwﬁ%&% o
,'f‘-"‘-""w"rn-._bfl

= ;
_:1.:,,[. Us f.fi-f{p RO —;W_%LWM
l:-"‘w :"HW Lo “ankB ra 'tf-*::(
w‘_{i =5 Mwﬂh I-.-..“ﬂt-l/tlf‘;-—a.cd
a- h,..,.-_.--n-,'
e : ey &J,l-na.?q “##M 'W+
e —0rss d pm‘h
Parfecd o frc nbios by U bagis W
e LT S?-,-., W |
o’


https://www.integrale-lebensschule.ch/wp-content/uploads/Brief-von-Sri-Aurobindo.jpg

Brief mit Handschrift von Sri Aurobindo

Leider sind die vier Buchbande 1 — 4 Briefe uber den Yoga in deutscher
Sprache vergriffen.

Alle 4 Bande in Deutsch sind aber als eBook erhaltlich.
Zudem sind die Bande:

e Briefe Uber den Yoga — Band 1
e Briefe uber den Yoga — Band 2 + 3
e Briefe (Uber den Yoga — Band 4

auf der Website:
https://motherandsriaurobindo.in/Sri-Aurobindo/
als pdf online lesbar unter: Works / Translations / Deutsche /

oder sie kénnen direkt aufgerufen werden durch Anklicken der unten stehenden
Links.

Zur besseren Auffindung entsprechender Texte, habe ich die
Inhaltsverzeichnisse der Bande 1 bis 4 unten aufgelistet.

Band 1: Integraler Yoga und andere Wege

Band 1 — als pdf

Inhalt:

e Die supramentale Evolution
Integraler Yoga und andere Wege
1. Shankara und Mayavada
. Buddhismus
. Die Gita
. Tantrismus und Okkultismus
. Vishnuismus
6. Integraler Yoga
Religion, Moral, Idealismus und Yoga
Vernunft, Wissenschaft und Yoga
Die Ebenen und Teile des Wesens
1. Bewusstsein
2. Sachchidananda
3. Supramental — Ubermental
4. Jivatman (Zentrales Wesen)
5. Die Seele und das seelische Wesen
6
7
8

.
u b~ WN

. Das innere Wesen und das wahre Wesen
. Das umhillende (environmental) Bewusstsein
. Das kosmische Bewusstsein
9. Das Mental
10. Das vitale Wesen (Das Vital)
11. Das Physische Bewusstsein, das Physische Mental
12. Das Unterbewusste, das Unbewusste
13. Die Zentren


https://auro-media.de/Briefe-ueber-den-Yoga-Gesamtausgabe-eBook
https://motherandsriaurobindo.in/Sri-Aurobindo/
https://motherandsriaurobindo.in/Sri-Aurobindo/books/sabcl/german/letters-on-yoga-1/

e Die gottlichen und die feindlichen Machte
1. Die GoOtter
2. Die Asuras
e Der Sinn des Avatars
e Wiedergeburt
e Schicksal und freier Wille, Karma, Vererbung usw.
1. Schicksal und freier Wille
. Unsichtbare Krafte
. Das Opfer
. Gewalt und Nicht-Gewalt
. Zeitgefuhl
. GroRe
. Pflanzen und Tiere
8. Humor
e Anhang
o Glossar
o Zeittafel
o Zu den Briefen Sri Aurobindos (von Elisabeth Beck)

Noupbs~WwWwN

Band 2: Die Sadhana

Band 2 und 3 — als pdf

Inhalt:

e Das Ziel des Integralen Yoga
e Die synthetische Methode und der Integrale Yoga
e Die Grundvoraussetzungen des Pfades

1. Allgemeines

2. Wahrhaftigkeit

3. Streben

4. Glaube

5. Hingabe und Bemuhung
6. Gnade

7. Guru

8. Beharrlichkeit

e Die Grundlage der Sadhana
1. Das ruhige Mental
2. Stille, Ruhe und Schweigen
3. Friede
4. Gleichmut
e Sadhana durch Arbeit
1. Karma-Yoga
. Die Gottliche Arbeit
. Das doppelte Bewusstsein bei der Arbeit
. Das Sich-Offnen fiir die Kraft
. Das Wirken der Kraft bei der Arbeit
. Die Einmischung des Mentals
. Die Lauterung durch die Arbeit
. Ordnung und Disziplin bei der Arbeit
9. Die richtige Handhabung der Dinge
e Sadhana durch Meditation

coNO UL B~ WN


https://motherandsriaurobindo.in/Sri-Aurobindo/books/sabcl/german/letters-on-yoga-2-3/

1. Meditation und Konzentration
2. Der Samadhi-Zustand
3. Japa und Mantra
e Sadhana durch Liebe und Hingabe
1. Die GOttliche und die menschliche Liebe
2. Bhakti und Anbetung
3. Bhakti-Emotion
4. Bhakti und Glaube
e Menschliche Beziehungen im Yoga
1. Liebe, Freundschaft und Wohlwollen
2. Der Umgang mit anderen
3. Der Wunsch zu helfen
4. Vitaler Austausch
e Sadhana im Ashram und aufRerhalb des Ashrams
1. Der Ashram
. Die Arbeit im Ashram
. Die Sadhaks des Ashrams
. Regel und Disziplin im Ashram
. Die Rickkehr in das Welt-Leben
6. Sadhana im Leben der Welt
e Anhang
o Zu den Briefen Sri Aurobindos
o Zeittafel
o Glossar

u b~ WN

Band 3: Erfahrung und Verwirklichung

Band 2 und 3 — als pdf

Inhalt:

e Erfahrung und Verwirklichung
e Visionen und Symbole
e Erfahrungen des inneren und des kosmischen Bewusstseins
e Anhang
o Zu den Briefen Sri Aurobindos
o Briefwechsel mit Sri Aurobindo (von Nirodbaran)
o Zeittafel
o Glossar

Band 4: Die Umwandlung

Band 4 — als pdf

Inhalt:

* Die dreifache Umwandlung: die Seelische — die Spirituelle - die
Supramentale

Die Umwandlung des Mentals

Die Umwandlung des Vitals

Die Umwandlung des Physischen

Die Umwandlung des Unterbewussten und Unbewussten


https://motherandsriaurobindo.in/Sri-Aurobindo/books/sabcl/german/letters-on-yoga-2-3/
https://motherandsriaurobindo.in/Sri-Aurobindo/books/sabcl/german/letters-on-yoga-4/

* Die Schwierigkeiten des Pfades
e Der Widerstand der feindlichen Krafte
e Anhang

o Zu den Briefen Sri Aurobindos

o Zeittafel

o Glossar

Beitra voh_Jéan—Pierre Wicht

Ich danke Wilfried Huchzermeyer fiir die Durchsicht des Textes und flr seine
Verbesserungsvorschlage.


https://www.integrale-lebensschule.ch/portrait-jean-pierre/
https://www.integrale-lebensschule.ch/portrait-jean-pierre/
https://edition-sawitri.de/

